nglL.'JOHANNI 2023 45.JAHRG_AN(\§;1V HElC-'Tf,Z‘.




Inhalt

17

32

42

49

51

64

72

84

Editorial
Kunst als Briicke
Ariane Eichenberg, Christiane Haid

Auf abseitigen Pfaden
Die Bedeutung von Literatur und Kunst heute

Thanassis Lambrou

Goethe und Keats in Arkadien
Schénheit und Logos
Fritz Wefelmeyer

Shakespeare und Novalis
Eine inspirierende Begegnung

Bruce Donehower

Denken ist Anwesenheit im Geiste
Mehdi Hairi Yazdi

Christine Gruwez

Im Gesprach tiber den Krieg und das Menschsein

Marica Bodrozié

Kunst als Briicke und Ort der Begegnung
Eine Annaherung an die russische Kultur

Heinz Mosmann

Lew Kopelew, Heinrich Boll
und Alexander Solschenizyn
Michael Kurtz

Der kleine Kuppelraum des ersten Goetheanum
und seine Beziehung zum ibrigen Bau

Alexander Schaumann

Hermann Linde — ein Maler, zwei Welten
Walter Kugler

Impressum

STIL. Goetheanismus in Kunst und Wissenschaft
Stil Johanni 2023, 45. Jahrgang Heft 2

Die Vierteljahresschrift STIL ist Organ der
Sektion fiir Schone Wissenschaften, der
Sektion fir Bildende Kiinste und der Sektion
fiir Redende und Musizierende Kiinste der
Freien Hochschule fiur Geisteswissenschaft,
Goetheanum, Dornach/Schweiz und erscheint
im Verlag am Goetheanum.

Die Zeitschrift wurde 1979 von Wilhelm
Oberhuber unter dem Titel «STIL. Goetheanis-
tisches Bilden und Bauen» gegriindet und seit
2009 unter dem Titel «STIL. Goethanismus in
Kunst und Wissenschaft» weitergefthrt. Sie
erscheint gegenwartig im 45. Jahrgang,

Redaktion: Dr. Ariane Eichenberg,

Dr. Christiane Haid, Anna Kartini,

Michael Kurtz und Reinhart Moritzen.
Grafik: Wolfram Schildt (Berlin)

Cover: William Turner, 1775-1851. «Lake
with Mountains: Evening» (See mit Bergen:
Abend), um 1830. Aquarell auf Papier,
28x25 5cm. Inv. Nr. D35883.

London, Tate Britain.

Jeder Autor verantwortet den Inhalt seines
Artikels selbst. Nachdruck nur mit Genehmi-
gung des Herausgebers und des Autors. © 2023
Allgemeine Anthroposophische Gesellschaft,
Freie Hochschule fir Geisteswissenschaft, Sek-
tion fir Schéne Wissenschaften und Sektion
fir Bildende Kiinste.

Das Abonnement kostet fir vier Hefte im Jahr
60€/70 CHF, zuzlglich Porto, Férderpreis
100€/120 CHE. Das Einzelheft kostet
18€/20 CHF, zuziiglich Porto.

Das Abonnement kann jeweils jahrlich
zum 31. Dezember mit einer Frist von
6 Wochen gekiindigt werden.

Postanschrift Redaktion

STIL | Sektion fiur Schéne Wissenschaften
Goetheanum | CH - 4143 Dornach

Tel.: +41 61 706 43 82

E-Mail der Redaktion: stil@goetheanum.ch

Postanschrift Vertrieb

und Abonnentenverwaltung
Kooperative Dirnau / Stil

Im Winkel 11, 88422 Dirnau
E-Mail: abo.stil@goetheanum.ch

Der STIL kann als Einzelheft und im
Abonnement (jahrlich 4 Hefte) direkt
iber den Verlag bezogen werden.

Zur Zeit ist die Anzeigenpreisliste
vom 1. April 2020 giiltig.

Druck: WIRmachenDRUCK,
71522 Backnang

ISSN 0171-3817



Editorial

KUNST ALS BRUCKE

Liebe Leserinnen und Leser,

Ende April 2023 wurde die russisch-jidische Dichterin Maria Stepanova fur ihren
Lyrikband Mddchen ohne Kleider (Suhrkamp 2022) mit dem Leipziger Buchpreis fiir
Europiische Verstindigung ausgezeichnet. Das ist in mehrfacher Hinsicht ein be-
sonderes Ereignis. Maria Stepanova, 1972 in Moskau geboren und zurzeit am Wis-
senschaftskolleg in Berlin, war bis zum Angriffskrieg Russlands auf die Ukraine lei-
tende Redakteurin des unabhingigen Kulturportals colta.ru. Ihre Texte, vor allem
die Gedichtzyklen, aber auch Essays und der Roman Nach dem Geddchtnis machten
sie international bekannt. Es ist das erste Mal, dass der Leipziger Buchpreis fiir ei-
nen Gedichtband verliehen wird. Gerade Lyrik, zwar das Herzstiick von Literatur,
aber als solches auch verborgen und auf den ersten Blick schwer zuganglich, scheint
denkbar ungeeignet, der realen, brutalen Wirklichkeit gerecht zu werden und zur
Verstindigung zwischen den Menschen etwas beitragen zu konnen. - Kann Sprache
der Zerstérung und der Angst begegnen, kann sie, wenn es um Leben und Uberle-
ben geht und das Wort gegen die Waffe steht oder fast noch auswegloser, das Wort
zur Waffe wird, Rettendes bringen? Maria Stepanova stellt sich den Fragen, die die
Sprache und fiir sie insbesondere die russische Sprache heute aufwerfen. Sie ver-
schlieft ihre Augen nicht vor der Gewalt, sondern ibernimmt Verantwortung: «Ich
spreche und schreibe in einer Sprache, die ihr eigenes Leben zusammen mit dem
Leben anderer ausléschty, sagte sie in ihrer Dankesrede in Leipzig. Im Durchgang
durch die Finsternisse des Zeitgeschehens und seiner schmerzhaften Vergegenwar-
tigung kann durch Sprache Neues entstehen, kann die Sprache selbst verwandelt
und erldst werden aus ihren Zwéngen und ihren todbringenden Befehlen. Stepano-
va versteht sich als «kMinenentschéarferin» in dunklen Zeiten. «Ich grabe die Sprache
aus und sdubere sie, versuche, ihr eine neue Existenz zu geben.»

In dieser neuen Existenz sind die vielen Stimmen der Vergangenheit und Gegen-
wart fir die Zukunft geborgen. Ein vielstimmiger Chor erhebt sich in den Worten -
Homer, Sappho, Ovid, Dante, Shakespeare, Goethe, Rilke, Charms, MandelStam
und Brodsky sprechen mit. Wir treten ein in eine Gemeinschaft, die iber Raum
und Zeit hinweg besteht und die uns zum neuen Sehen und Héren herausfordert.
Das Gedicht ist Gesprach und als solches bertihrt es unser Herz und verdndert da-
durch zwar nicht die Welt direkt, aber «das In-der-Welt-Sein» (Paul Celan).

Im Gesprich-Sein und sich selbst und dem anderen begegnen durch die Kunst,
ist der Themenschwerpunkt der Johanni-Ausgabe des STIL. Thanassis Lambrou,
ein griechischer Dichter, folgt den Spuren Holderlins, Celans und Rilkes und zeigt,
was wahrhafte Kunst sein kann und wie sie zu innerer Verwandlung fihrt. Bruce
Donehower und Fritz Wefelmeyer bringen Shakespeare und Novalis wie Goethe
und Keats in ein Gesprach, Christine Gruwez nimmt die Denkfiden des irani-
schen Philosophen Mehdi Hairi Yazdi auf und entwickelt, was Denken im Licht
und in Anwesenheit des Geistes bedeutet. Heinz Mosmann und Michael Kurtz
zeigen anhand russischer und deutscher Autoren, wie Literatur eine Briicke der
Verstandigung zwischen den Menschen bilden kann. Und Marica Bodrozi¢, mehr-
fach ausgezeichnete Schriftstellerin aus Berlin, schaut dem Krieg mit ihren Wor-
ten ins Gesicht. Auch sie wendet sich nicht ab, sondern folgt ihrem inneren Licht.
Die Ausgabe schliefft mit einem Beitrag von Alexander Schaumann iber die kleine
Kuppel des ersten Goetheanum und einem Portrit von Walter Kugler iber den
Maler Hermann Linde, dessen 100. Todestag sich in diesem Jahr jéhrt.

Aus der Redaktion in Dornach griiRen Ariane Eichenberg und Christiane Haid.






William Turner, Sunrise, with a Boat

between Headlands (Sonnenaufgang mit

einem Boot zwischen Landzungen), 1845

122x92 cm, 0l auf Leinwand, Tate Gallery London
Foto: akg-images

1 Paul Celan: Werke, Historisch-Kritische Ausgabe,
Band 15, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main
2014, S. 41.

AUF ABSEITIGEN PFADEN
DIE BEDEUTUNG VON
LITERATUR UND KUNST HEUTE

Anfang der achtziger Jahre studierte ich Jura an der Aristoteles-Universitit in
Thessaloniki. Damals war ich zwanzig Jahre alt, las die merkwiirdigsten Bicher
und horte die bizarrste Musik. Eines Tages wurde ich beim Stébern in einer
Buchhandlung auf ein Buch mit einem schlichten, schmucklosen Umschlag
aufmerksam, welches erst wenige Jahre zuvor in Griechenland erschienen war.
Ich kann nicht schwéren, dass der Name des Autors mir in jener Zeit bekannt
war. Ich glaube nicht. Seine Sprache auch nicht. Das Buch mit dem schénen
hellblauen Umschlag, das ich heute noch immer besitze, trug einen ungewoéhn-
lichen, paradoxen Titel: Hyperion oder der Eremit in Griechenland. Es ist das
Buch, welches mein Leben schlagartig verandert hat. Es bewegte mich zu einer
Entscheidung, die sich wenig spéter als lebenswichtig erwies: Die Sprache des
Dichters zu erlernen, von der ich bis zu jener Stunde keinen einzigen Laut ge-
hért hatte.

Wenig spater durchwanderte ich ganz alleine Stiddeutschland, fuhr nach
Tubingen auf der Suche nach einem Dichter, welcher, wie es mir schien, doch
ein Eremit in Griechenland war, und dies ein Leben lang. Mit einem hohen An-
sinnen in seiner duflersten Einsamkeit: Sich dem Dionysos-Triumphzug an-
schliefen und ihn woméglich bis zu dem Abendland bzw. Deutschland brin-
gen. Eines Tages stand ich in dem sogenannten Hélderlinturm in Ttibingen,
im runden Zimmer und im kleinen Garten des Hauses, ehrfurchtsvoll und
sprachlos. Betrachtete lange das flieRende Wasser des Neckars. Ein paar Jahre
spater begann ich Hélderlins Gedichte ins Griechische zu ibersetzen. Die
Ubersetzung seiner hochkomplizierten Gebilde war fiir mich eine strenge
Schule. Sie lehrte mich viel. Die heilige Natur, unser einziges Lebensfunda-
ment, zu achten und zu verehren. Das Schéne als Trank und Speise anzuse-
hen. Sich auf das Geistige zu konzentrieren, das alles durchstrémt. Nicht sich
dem Publikumsgeschmack anzupassen. Streng mit sich selbst zu sein. Sich
treu zu bleiben. Geduld zu haben, in dem Wissen, dass sich eines Tages das
Wahre ereignet.

Nicht die Handlung des Hyperion-Romans hat auf mich damals den groR-
ten Eindruck gemacht. Auch nicht die stark emotionale, nahezu pathetische
Sprache, deren Pathos auch in der griechischen Ubersetzung, die ich eifrig las
und wieder las, nachklang. Sondern der hohe Sinn, die Begeisterung, die Ver-
gottlichung der Natur, der Mut zu Gerechtigkeit und Freiheit, die Reinheit
des Herzens, die in jeder Zeile dieser hochst dichterischen Erzdhlung nach-
zitterten, welche, wie es iblich in der damaligen Zeit war, den Mantel eines
Briefromans trug. Ich erzdhle dieses, um mit aller Deutlichkeit zu zeigen, dass
auch in unseren flachen und geistlosen Zeiten der Geist der hohen Dichtung,
der Geist der groflen Literatur weiterlebt und zu einer das Leben von Grund
auf verindernden Erfahrung fithren kann.

Von dieser Erfahrung, von diesem schmalen, abseitigen, dunklen Pfad méch-
te ich erzdhlen, der uns die Moglichkeit bietet, denjenigen Weg herauszufin-
den, der uns aus unserer Enge herausfithrt. Dieser schmale, dunkle Pfad ist
die Kunst - die wahre, authentische Kunst, welche zu allen Zeiten die Mne-
mosyne war, d.h. das Gedachtnis, das uns wachrittelt und uns wachhalt. «Die
Kunst erweitern? Nein. Sondern geh mit der Kunst in deine allereigenste Enge.
Und setze dich frei», sagt Paul Celan in seiner Georg-Biichner-Preis-Rede Der
Meridian. Ja, die wahre Kunst zwingt uns, in «unsere allereigenste Enge» zu



Thanassis Lambrou | Auf abseitigen Pfaden

gehen. Erst wenn wir eine Erfahrung mit unserer allereigensten Enge machen
koénnen, kénnte es uns vielleicht eines Tages gelingen, uns woméglich frei zu
setzen. Kunst ist sowohl fir den Schaffenden als auch fiir den Empfangenden
prinzipiell eine existenzielle Erfahrung.

Ein Gedicht Celans aus dem Gedichtband Niemandsrose von 1963 beginnt
mit der Zeile: «<Es war Erde in thnen».”

ES WAR ERDE IN IHNEN, und sie gruben.

Sie gruben und gruben, so ging

ihr Tag dahin, ihre Nacht. Und sie lobten nicht Gott,
der, so horten sie, alles dies wollte,

der, so horten sie, alles dies wusste.

Sie gruben und horten nichts mehr;

sie wurden nicht weise, erfanden kein Lied,
erdachten sich keinerlei Sprache.

Sie gruben.

Es kam eine Stille, es kam auch ein Sturm,

es kamen die Meere alle.

Ich grabe, du grdbst, und es griabt auch der Wurm,
und das Singende dort sagt: Sie graben.

O einer, o keiner, o niemand, o du:

Wohin ging’s da’s nirgendhin ging?

O du grdbst und ich grab, und ich grab mich dir zu,
und am Finger erwacht uns der Ring.

Das Dasein sowohl des Schaffenden als auch des Empfangenden geht im Gra-
ben auf. «<O du grabst und ich grab, und ich grab mich dir zu, / und am Finger
erwacht uns der Ring» sagen die abschlieRenden Zeilen des Gedichts. Sie sa-
gen in eigentiimlicher Weise aus, dass der Schaffende und der Empfangende
eben in dem Grundmoment des inneren Grabens wesentlich zusammenge-
héren. Die besondere Aufgabe der Kunst besteht darin, den Schaffenden und
den Empfangenden in der inneren Suche, in dem inneren Graben zusammen
zu bringen. Kunst ist inneres Graben, bis uns eines Tages der Ring am Fin-
ger erwacht, d.h. bis wir eines Tages uns selber gehoren, uns selber entdecken
koénnen, unserem wahren Selbst niherkommen und eswoméglich ans Licht
bringen. Rilke formuliert dieselbe fundamentale Erfahrung in seinem «Liebes-
Lied»: «Doch alles, was uns anriihrt, dich und mich, /nimmt uns zusammen
wie ein Bogenstrich, / der aus zwei Saiten eine Stimme zieht. / Auf welches
Instrument sind wir gespannt? / Und welcher Geiger hat uns in der Hand?/ O
stifles Lied».?

Eine Stétte Gottes werden
Ich selber komme aus einem mehrfach gepriiften Land, das sich seit einem gan-
zen Jahrzehnt immer noch in einer Krisenspirale befindet, welche sich weiter
und weiter dreht. Dies alles ist jedoch nicht neu. «Man befiirchtet im Augen-
blick nichts mehr als den totalen Bankrott, dem, wie es scheint, ganz Europa
entgegengeht, und vergisst dartiber die weit gefdhrlichere, anscheinend unum-
kehrbare Zahlungsunfihigkeit in geistiger Hinsicht, die vor der Tir steht.» Das
notierte der danische Philosoph Kierkegaard im Jahr 1837 in seinem Tagebuch.*

Paul Celan: Die Gedichte, Suhrkamp Verlag, Berlin
2020, S.129.

Rainer Maria Rilke: Sdmtliche Werke, Gedichte, Ers-
ter Teil, Insel Verlag, Frankfurt am Main 1987,
S.482.



4 Sgren Kierkegaard: Geheime Papiere, Ubers.: Tim
Hagemann, Eichborn Verlag, Berlin 2004, S. 22.

Thanassis Lambrou | Auf abseitigen Pfaden

Gegen den Konkurs in geistiger Hinsicht, gegen die geistige Verarmung anzu-
schreiben ist meine Absicht.

Welche Aufgabe kommt der Kunst und insbesondere der Literatur, dem
sprachlichen Kunstwerk in unseren héchst komplizierten Zeiten zu? Unter
«Aufgabe» verstehe ich allerdings nicht die frenetische Jagd nach Erfolg und
Profit oder nach dem nichsten «Bestsellers. Was kann die Kunst, die Literatur
heute noch erreichen, wo das Alltagsleben, ja jeder Tag von unzédhligen An-
spriichen und allerlei Pflichten aufgefressen wird? Wer kann heute noch den
Weg zur inneren Sammlung, zur Mufle und zum Innehalten finden, welche die
Grundvoraussetzungen sind, nicht nur, um ein Buch zu «lesen», sondern um
dadurch den vielgepriesenen Weg zu sich selbst zu finden?

Grolle, wahre Kunst ist diejenige Kunst, welche uns die Augen schlagartig
offnen kann fiir das uns umgebende Wunder, welches Gott, Natur oder Leben
heit. Es kommt nur auf die eine entscheidende, lebensverdndernde Erfahrung
an, welche allerdings nicht nur die Kunst hervorrufen kann. Genuine, wah-
re Kunst ruft zur Entscheidung. Alle sind wir vor das grofle Entweder-Oder
gestellt. Es gilt, unser Leben zu dndern. Dadurch macht man einen radikalen,
schmerzvollen Schnitt zwischen sich und der Welt. Es stellen sich die Fragen:
Wie kann sich die Kunst heute noch behaupten, eine Kunst allerdings, die
nicht auf Erfolg und Profit bedacht ist? Welche Stellung kommt der Kunst in
unserem Leben zu, in einer vollig aufgeklarten Zeit, in welcher die Wissen-
schaft fast auf alle dringenden Fragen eine passende Antwort parat zu haben
scheint?

Sich fir das Schéne und Wahre zu entscheiden, bedeutet, eine adidquate
Lebensweise zu wihlen, die den Zugang zum Schénen und Wahren ermég-
licht. Diese Lebensweise stellte in der Antike ein Ideal dar, welches als vita
contemplativa bezeichnet wurde. Das Ideal der vita contemplativa beruht auf
der griechischen Vorstellung des harmonischen Menschen, der in Eintracht
mit sich selbst und der Welt lebt und unablissig an seiner Vollendung, an
seiner Vervollkommnung arbeitet. Darunter verstehe ich nicht ein ethisches
Programm, eine Tugend oder Pflichtenlehre. Es handelt sich vielmehr, wie
vorhin erwihnt, um eine Entscheidung, welche das Leben lebenswert macht
und ihm einen hoheren Sinn verleiht. Wir sind im Hier und Jetzt zu einer
Entscheidung herausgefordert. Man hat die Qual der Wahl und die Freiheit
der Entscheidung in einem Jetzt, die immer wieder von neuem bewiesen wer-
den muss. Es wird der Verzicht auf das Vielerlei verlangt und somit die Kon-
zentrierung auf das Eine und Einfache. Es wird die Reinheit und Einfachheit
des Herzens gefordert. Die eigenartige Wirklichkeit des Schénen wird erst er-
fahrbar, wenn wir aus unserer konkreten, tiglichen Wirklichkeit herausgehen
und uns dem Schénen, das sich in einem wahren Kunstwerk manifestiert, von
ganzem Herzen zuwenden.

Die Kunst erweckt heute leicht den Anschein, dass sie nichts bewirken kann.
Sie hat hochstens eine dekorative Rolle inne, dient zur Ausschmiickung des
routinierten Alltags, zur Zerstreuung oder zur Flucht vor sich selbst. Welche
Tonart man auch immer wihlt, die hymnische oder die elegische, das langat-
mige Gedicht oder die ruhige Erzdhlweise, eines ist sicher: Sie wird als Moral-
predigt, Zeitdiagnose oder gar Esoterik bezeichnet und entwiirdigt. Wir lesen
vielleicht viel, aber wir behalten wenig und verinnerlichen fast nichts. Kritik
zu Uben, ist heute fir alle hochste Pflicht. Unsere Zeit leidet unter vielen un-
scheinbaren Krankheiten. Eine davon ist, dass wir fir das Einfache keine Au-
gen haben. Dieses Einfache bringt auf eine innerlichere Weise die Kunst zum
Vorschein. Die Freude am Leben, die Liebe zum Leben und die Ehrfurcht vor



Thanassis Lambrou | Auf abseitigen Pfaden

dem Leben sind die drei konstitutiven Grundmomente dieses hochst ergiebi-
gen Einfachen, welches wie das kristallklare Wasser den Durst nach Wahrheit
und Schoénheit stillen kann.

Die grofte Schwierigkeit, der Kunst nidher zu kommen, besteht darin, dass
wir viel zu kompliziert, ja viel zu komplex geworden sind. Die genuine Kunst
verlangt Einfachheit und Giite des Herzens, ein strahlendes Gemiit, Geist als
Lebenshaltung verstanden und jene ruhige innere Sammlung, die héchste
Regsamkeit ist, wesenhaft Energie und Tatigkeit. Wir haben das einfache
Sehen verlernt. Wir haben in unserem mit so vielen Kenntnissen, Informa-
tionen, Berichten, Analysen und Strategien befrachteten und belasteten Zeit-
alter vergessen, ja vollig verlernt, das Nachste auch nur flichtig wahrzuneh-
men. »Was du suchest, es ist nahe, begegnet dir schony, heiflt es in Holderlins
Elegie «<Heimkunft».

Vor lauter Komplexitit und Kompliziertheit, gehetzt von aufeinanderfol-
genden Terminen und to-do-Listen, sind wir fast nicht mehr imstande, auch
nur fir einen Augenblick lang innezuhalten und den Blick auf die Herrlich-
keit und Heiligkeit dieser Welt zu richten, welche zu besingen von alters her
eine der Hauptaufgaben authentischer Kunst gewesen ist. Dieses Nahe, das
vor unseren Augen steht und das Leben lebenswert macht, welches wir je-
doch auf eine unerkldrliche Weise beinahe vollig iibersehen, dieses Einfache,
Substanzielle, das von einem elementaren Wert ist, dieses Wahre und Schone,
welches imstande ist, unseren Durst zu léschen, vermag die Kunst in ausge-
zeichneter Weise ans Licht zu bringen. Dieses Einfache jedoch, das in jedem
groRen Kunstwerk in einzigartiger Weise erscheint, bedeutet nicht, dass es
von jedem verstanden werden kann. Das Gegenteil ist eher der Fall. Denn
dieses Einfache und Wesentliche ist so unscheinbar, dass es von Wenigen als
solches erkannt und verstanden werden kann. Grolle, wahre Kunst ist das Ein-
fachste und das Komplizierteste zugleich, dem gewohnlichen Denken etwas
Fremdartiges, ja Absurdes.

Eine Predigt Meister Eckharts bewundere ich ganz besonders fiir ihre Radi-
kalitat und sprachliche Dichte, ja Geradheit. Es handelt sich um die Predigt Nr.
52, welche das bekannte Wort «Selig sind die Armen im Geiste» (aus Matthdus
5,3) kommentiert.” «Ich habe es schon manchmal gesagt», heiflt es hier, «und
auch ein grofler Meister sagt es: Der Mensch soll derart abgel6st sein von al-
len Dingen und allen Werken, sowohl inneren wie duleren, dass er die eigene
Stitte Gottes werde, in der Gott wirken kénnte». Dies ist, wonach man streben
sollte, der Schaffende wie auch der Empfangende. Eine Stitte Gottes zu wer-
den, in welcher Gott wirken kann. Dies ist das Schwierigste tiberhaupt. Ange-
lus Silesius hat es auch auf unnachahmliche Weise dichterisch erfasst: «Ein
Herze, das zu Grund Gott still ist, wie er will, / Wird gern von ihm berihrt: Es
ist sein Lautenspiel» Der Zweizeiler trigt die Uberschrift: «Das Lautenspiel
Gottes».” Dieses Lautenspiel zu sein, genauer gesagt zu werden, kann jeder auf
seine Art und Weise, sowohl der Schaffende als auch der Empfangende. Was
ist die Grundvoraussetzung, um das Lautenspiel Gottes zu sein? Dass man ein
Herz hat und dieses Herz «zu Grund Gott still ist». Diese Stille, diese inne-
re Ruhe ist wiederum jenes Element, in dem die Kunst aufblitht und gedeiht.
Wir nehmen alle Dinge erst wahr, indem wir sie in Ruhe lassen. Wir erfassen
erst die Welt, wenn wir von ihr abgelést werden. Wir werden von Gott be-
rithrt, wenn wir ein Lautenspiel Gottes werden. Wenn wir diese wesentliche
Armut besitzen, abgelést von uns selbst und allen Dingen, diese radikale, nahe-
zu unmenschliche Armut leben, dann werden wir offen fir das Einfache in der
Kunst, das wahr und grof ist wie die leuchtende Sonne.

5 Friedrich Holderlin: Sdmtliche Werke und Briefe,
Hg.. Michael Knaupp, Bd. I, Hanser, Miinchen 1992,
S.321.

6 Meister Eckhart: Predigten, Texte und Ubers.: Jo-
sef Quint, Deutscher Klassiker Verlag, Frankfurt
am Main 2008, S. 559.

7 Angelus Silesius: Cherubinischer Wandersmann,

Hg.: Louise Gnadinger, Reclam, Stuttgart 1984,
S. 240.



Heraklit: Die fragmente der Vorsokratiker,
Hg.: Hermann Diels / Walther Kranz, Bd. I, Weid-
mann, Zirich 1985, S.173.

Ludwig Wittgenstein: Tractatus logico-philosophi-

cus, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main 1963,
S.15.

Friedrich Holderlin: Samtliche Werke, Grope Stutt-

garter Ausgabe, Hg.: Friedrich Beipner, Bd. 2,
Stuttgart, 1951, S. 84.

Meister Eckhart: Predigten, Texte und Ubers.: Jo-
sef Quint, Deutscher Klassiker Verlag, Frankfurt
am Main 2008, S. 187.

Thanassis Lambrou | Auf abseitigen Pfaden

Der Weg zum inneren, wahren Selbst fihrt Gber dunkle, abseitige Pfade.
Damit man tberhaupt empfanglich dafir ist, muss man zuvor leer sein. «Spiel-
zeuge» nannte Heraklit die Meinungen, die wir abstreifen sollten, um eine Er-
fahrung mit der Wahrheit der Schénheit und der Schénheit der Wahrheit zu
machen. Ein anderes Fragment Heraklits, welches ich in einem gleichnami-
gen, Heraklit gewidmeten Kurzgedicht zitiere, besteht aus nur zwei Wortern:
eduinoauny éuewvtov (Fragment 101). «Ich durchforschte mich selbstx, heiflt es
in der deutschen Ubersetzung (Die Fragmente der Vorsokratiker)®. Dies Durch-
forschen férdert auf eine innerlichere Weise die Kunst. Diese innere Suche
ist jedoch keine sentimentale Nabelschau, keine sich selbst wichtig nehmende,
ins Leere laufende Suche, sondern das Aufgehen in der Welt in dem Sinne, dass
der Weg zu sich selbst als der bedeutendste sich erweist. Inwiefern? Insofern,
als dass man in seinem Leben Stellung zur Welt nehmen kann, aber erst dann,
wenn der Weg zu sich selbst gefunden worden ist. Die Welt 6ffnet sich wie
eine Blume, wenn ich mich auf die Suche nach mir selber begebe. Welt und Ich,
Ich und Welt beruhen auf einer wesenhaften, komplementiren Wechselbezie-
hung, wobei der Kunst eine wesentliche Vermittlerrolle zukommt. Zwischen
Welt und Ich besteht eine wesenhafte Zusammengehorigkeit. Ich komme erst
in der Welt an, wenn ich in mir selber angekommen bin. Selbsterkenntnis ist
wesentlich ein Erwecken zur Selbstbesinnung. Kunst hat unter anderem die
Aufgabe, den Weg zu uns selber frei zu halten. Selbsterkenntnis, auch wenn
dieses Wort heute nur noch in den Wérterbtichern présent ist, gehort zu jenen
Aufgaben, die uns allen gerade jetzt mehr denn je bevorstehen.

Es kommt nur auf unser eigenes Leben an. Die Literatur, die Philosophie,
alle Weltanschauungen oder die Weltreligionen versuchen seit Jahrtausen-
den, eine tberzeugende Antwort auf die Frage zu geben: Wie kann mir ein
gutes Leben gelingen? Es stellt sich daher die Frage: Kann die Kunst zu einem
gelungenen Leben ihren Beitrag leisten, Orientierung und Hilfe bieten, den
heutigen Menschen aus dem dichten Wald der Meinungen und Ansichten
herausfihren, um ihn zu sich selbst kommen zu lassen? Kein Geringerer als
Wittgenstein schlieflt sein einziges verdffentlichtes Buch Tractatus logico-phi-
losophicus mit den denkwiirdigen Sitzen ab: «<Meine Sétze erldutern dadurch,
dass sie der, welcher mich versteht, am Ende als unsinnig erkennt, wenn er
durch sie — auf ihnen - dber sie hinausgestiegen ist. (Er muss sozusagen die
Leiter wegwerfen, nachdem er auf ihr hinaufgestiegen ist). Er muss diese Satze
Uberwinden, dann sieht er die Welt richtig».’ Ist die Kunst diese «Leiter», auf
der man hinaufsteigt, um sie dann, «<nachdem er auf ihr hinaufgestiegen ist»,
wegzuwerfen? In mancher Hinsicht ja. Und doch ist Kunst weder Leiter noch
Kricke, sondern jenes Offene, das Holderlin in seinem unvollendeten Gedicht
«Der Gang aufs Land» grofartig evoziert. «Komm! ins Offene, Freund!»*

Staunen und Schauen

Holderlins Werk war der Funke, der das Feuer in mir entfachte, welches, so
hoffe ich, in mir heute immer noch brennt. Holderlins Dichtung ist zukunfts-
weisend. Holderlins Werk ist, da mochte ich auf ein Wort Meister Eckharts
aus der Predigt 16 B zuriickgreifen, «wie ein goldenes Gefal} fest und bestidndig
und geschmiickt mit kostbaren Edelsteinen [..] Dies kann man wahrheitsge-
maf von einer jeglichen guten, heiligen Seele sagen, die da alle Dinge gelassen
hat und sie dort nimmt, wo sie ewig sind. Wer die Dinge lasst, wie sie Zufall
sind, der besitzt sie dort, wo sie ein reines Sein und ewig sind».”

Was wir sind, ja manchmal was wir tun sollen, zeigt uns in ihrer einzigartigen
Weise die hohe Dichtung, die grofle Literatur, die sich tber die Zeiten erhebt






William Turner, Colour Beginning
(Farbstudie), um 1820

Aquarell auf Papier, 33,5x42,3cm
Foto: akg-images

12 Friedrich Holderlin: Sdmtliche Werke und Briefe,
Hg.: Michael Knaupp, Bd. I, Hanser, Miinchen 1992,
S. 262.

Thanassis Lambrou | Auf abseitigen Pfaden

und ihre Giiltigkeit bewahrt auch da, wo man sie kaum vermutet. Was kenn-
zeichnet die hohe Dichtung? Dass sie «die Dinge lasst, wie sie Zufall sind» und
somit sie da offenbart und erfasst, wo «sie ein reines Sein und ewig sind». Dies
bedeutet jedoch nicht, dass die Literatur, die sich vom Zufall, vom Zufilligen
nahrt, auch grofe, ja grofRartige Literatur sein kann. Man sollte nur bedenken,
dass letztere leicht dem Trivialen und Nebensachlichen verfallen kann, was in
der heutigen, sogenannten modernen Literatur gar nicht selten der Fall ist.

Es fehlt an richtungsweisenden Menschen, welche unser angeborenes, tief
verwurzeltes Verlangen nach Licht, Reinheit, Giite, Selbstlosigkeit stillen kon-
nen. Die Literatur, die Kunst tberhaupt, sollte nicht die Zerstreuung, sondern
die innere Sammlung und Achtsamkeit férdern. Wir leben in Uberflusszeiten -
zumindest in der westlichen Welt. Zu viele Eindriicke maltratieren tagtiglich
unser Gehirn, zu viele Meinungen und Einsichten, zu viele Medien, social me-
dia und auch noch zu viele Bicher erfordern taglich unsere Aufmerksamkeit.
Was tun? Wie kann man darunter jenes granum sinapis, jenes Senfkorn finden,
das uns derart aufwiihlt und erschiittert, ein inneres Beben in uns auslést, so
dass wir unser eigenes Leben, uns selbst, was wir tun und was wir sind, in ei-
nem anderen, helleren Licht zu sehen vermégen? Diejenige Literatur, welche
in der Lage ist, uns auf einmal die Augen zu 6ffnen, uns innerlich zu erschiit-
tern, verdient es, grolRe, ja wahre Literatur genannt zu werden. Denn sie ent-
springt aus der Wahrheit und dient der Wahrheit.

Die groflen Werke der Weltliteratur fangen an zu leben, wenn wir imstan-
de sind, sie in ihrem Wesen zu verstehen. Ein Teil meiner schriftstellerischen
Arbeit widmet sich eben diesem Verstehen, das uns erst befahigt, dem inneren
Leben eines bedeutenden Werkes nahe zu kommen. Wir haben das Staunen
verlernt. Fast nichts kann uns in dieses elementare Staunen versetzen. Wir sind
cool geworden. Diese Coolness jedoch ist das schlimmste Gift fiir das Schéne
und Wabhre in der Kunst. Einfalt des Herzens dagegen, Staunen, Schauen sind
die unabdingbaren Hilfsmittel, um sich der edlen Erhabenheit eines groflen
Kunstwerks zu nahern. Je mehr wir uns verstehend einem anspruchsvollen
Text ndhern, einer Hymne, einer Elegie, einer Erzidhlung oder einem philoso-
phischen oder theologischen Text, desto mehr erschlief$t sich seine Bedeutung,
sein tiefliegender, verborgener Sinn. Grofe Kunstwerke erfordern Geduld.
Und jenes Staunen, das tiefer eindringen kann und welches der geheime Quell
ist, aus dem nach griechischer Vorstellung das Schauen, d.h. die Philosophie
selbst entstanden ist.

Ein radikales Umdenken
Ich méchte versuchen, in diese tieferen Sinnschichten, in denen sich wie ein
Kleinod die Bedeutung, der verborgene Sinn verbirgt, einzutreten, um zu ver-
stehen, warum Kunst und Literatur heute nottun. Die im Winter 1799 / 1800
entstandene Hymne Holderlins «Wie wenn am Feiertage ..»," die erste und
alteste Hymne Holderlins in freien Rhythmen, spricht mit aller Deutlichkeit
von der eigentimlichen Aufgabe des Dichters und jedes Kiinstlers. Diese Hym-
ne ist bedeutend fiir Holderlins kiinstlerischen Werdegang, weil sie den neuen
Anfang markiert, mit dem der Dichter den rein idealistischen Stil aufgibt und
sich dem Irdischen mit Zuversicht zuwendet. Der Dichter, sagt Holderlin hier,
ist nicht nur der Natur und dem Géottlichen verpflichtet, sondern in gleicher
Weise auch den «Wettern, die in der Luft, und andern, / Die vorbereiteter in
Tiefen der Zeit, / Und deutungsvoller, und vernehmlicher uns / Hinwandeln
zwischen Himmel und Erd und unter den Volkerny. Der Dichter muss ebenso
dem Gottlichen, der Natur, gegeniiber offen sein, wie auch der Geschichte, den



Thanassis Lambrou | Auf abseitigen Pfaden

geschichtlichen Geschehnissen, welche manchmal stiirmisch und aufwiithlend
das «<wohnend Leben» des Menschen tiefgreifend erschiittern. Bedeutend ist
dieses groRartige Gedicht auch aus einem anderen Grund: Die Natur, heiflt
es hier, «sie selbst, die dlter denn die Zeiten / Und tber die Gotter des Abends
und Orients ist, / Die Natur ist jetzt mit Waffenklang erwacht». Hoélderlin
hat bestimmt hier in diesem Fragment gebliebenem Gedicht, das mehr als ein
Jahrhundert brauchte, um an die Offentlichkeit zu gelangen, nicht an den so-
genannten «Klimawandel» gedacht. Was jedoch sein ganzes Werk und insbe-
sondere sein Spatwerk wie ein roter Faden durchzieht, ist seine Aufforderung,
der heutige Mensch sollte einen grundlegenden, einen tiefgreifenden Wan-
del durchmachen. Ein radikales Umdenken soll stattfinden, das Verhaltnis des
heutigen Menschen zum Gottlichen und Heiligen und auch zur Natur sollte
von Grund aus sich wandeln, die «Krafte der Gotter», welche sich in der Natur
manifestieren, sollen als die «allerschaffenden» wieder erkannt und anerkannt
werden, wenn der Mensch wieder sich heimisch auf dieser Erde fithlen méchte.

Die Kultur als Kultivierung

Eine Frage beschiftigt mich seit meiner frithen Jugend: Was ist denn iber-
haupt Kultur? Wenn die Kultur nicht die Kraft besitzt, den Menschen inner-
lich zu verwandeln, welche Existenzberechtigung hat sie dann? Wir lesen ein
Gedicht, wir besuchen eine Theaterauffihrung und urteilen geméfl unseren
<Ansichten>. Die Kunst jedoch verlangt, dass wir uns fir das Mysterium mag-
num 6ffnen, welches das Leben selbst ist und das sie in ihrer exemplarischen
Weise darstellt. Wir befinden uns immer noch im &dsthetischen Stadium. Wir
«geniefen> ein Kunstwerk, aber wir verinnerlichen es nicht. Damit setzen wir
einfach unser alltigliches Leben fort. Es geht jedoch um jene Weisheit, die tief
und kristallen ist wie dunkles, schimmerndes Gewdsser. Man muss nicht pessi-
mistisch sein, sondern einfach realistisch, um leider feststellen zu miissen, dass
heute nicht bloR die sogenannte Hochkultur, sondern allgemein die Kultur am
Verschwinden ist oder bereits verschwunden ist in dem Sinne, dass die Kultur,
wie wir sie bis heute kennengelernt haben, nunmehr der Unterhaltung oder
dem sogenannten «Entertainment» Platz gemacht hat. Nur zwei Jahrhunderte
trennen uns von den herrlichen Gedichten Holderlins, ein Jahrhundert von
den Gedichten Trakls oder Rilkes, und doch erwecken diese lyrischen Stim-
men den Eindruck, dass sie aus einer fernen, langst versunkenen Zeit kommen.

In einem beinah vergessenen Essaybuch von T. S. Eliot, das hierzulande unter
dem Titel «Beitrige zum Begriff der Kultur» veréffentlicht wurde, findet sich
der beunruhigende Satz: «Ich weill auch keinen Grund, weshalb der Kulturver-
fall nicht noch viel weiter fortschreiten sollte; ich kann mir sogar eine Periode
von einer gewissen Dauer vorstellen, Gber die man sagen kénnte, sie habe kei-
ne Kultur».”® Das Buch ist in der Originalausgabe kurz nach dem 2. Weltkrieg,
im Jahr 1948 erschienen, und es nimmt in einer gewissen Hinsicht das vorweg,
was wir heute des Ofteren héren: Dass diese Periode der Kultur- und Bildungs-
losigkeit bereits eingetreten ist. Doch welche Kultur ist verschwunden oder
im Verschwinden begriffen? Auch wenn ich nicht mit allem einverstanden
bin, was T. S. Eliot in seinem oben genannten Essay ausfiithrlich darstellt, so
gebe ich ihm doch in einem vorbehaltlos Recht: Dass die Kultur nicht ein brei-
tes Feld von Aktivitaten, also ein Betrieb ist, sondern eine Lebensweise, eine
hdresis biou, eine Lebensentscheidung, wie die alten Griechen sagten. Kultur ist
allerdings nicht Eigentum der sogenannten Kultur- oder Unterhaltungsindus-
trie, sondern sie ist eine gewisse Lebensweise, welche von uns die Harmonie
und den Frieden mit uns selber, mit der Welt und der Natur erfordert. Kultur

13 T.S. Eliot: «Beitrdge zum Begriff der Kultury,
Ubers.: Gerhard Hensel, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1949, S. 19.



14 Plotin: Schriften, Bd. I, Ubers.: Richard Harder, Felix
Meiner Verlag, Hamburg 1956, S. 35.

Thanassis Lambrou | Auf abseitigen Pfaden

hangt aufs engste mit der Bildung zusammen. Kultur: das sind die goldenen
Apfel der Hesperiden, die ohne geradezu herkulische Anstrengungen nicht ge-
pfliickt werden kénnen.

Das Unbehagliche an der Kultur besteht darin, dass sie das AuBerste von
uns abverlangt. Die Kultur verlangt von uns eins: Nicht aufzuhoéren, an dem
inneren Bild, an unserem inneren Bildnis zu formen. «Du musst vielmehr die
Augen schliefen und eine andere Art des Sehens in dir erwecken, die zwar
jeder hat, von der aber nur wenige Gebrauch machen. Kehre ein zu dir selbst
und sieh dich an. Und wenn du siehst, dass du noch nicht schén bist, so mache
es wie der Bildhauer, der von einer Statue, die schon werden soll, hier etwas
fortmeifelt, dort etwas glattet und da etwas reinigt, bis er der Statue ein scho-
nes Gesicht gegeben hat. So mach’ du es auch: Nimm weg, was unnitz, richte
gerade, was krumm ist, reinige, was dunkel ist und mache es hell. Lass nicht
ab, an deiner eigenen Statue zu wirken, bis dir der gottliche Glanz der Tugend
aufleuchtet und du sie auf ihrem heiligen Sockel stehend erblickst. Und wenn
du soweit gekommen bist, dann hemmt dich nichts mehr, dann bist du ganz
du selbst und ganz und gar reines, wahres Licht. Du bist eins mit dem Schauen,
gewinnst Zutrauen zu dir, bist so hoch gestiegen, dass du keine Weisung mehr
brauchst. Nun blicke hin und sieh - denn allein ein solches Auge schaut die
grolle Schonheit. Wer aber die Schau unternimmt mit einem durch Schlech-
tigkeit getriibten Auge, nicht gereinigt oder schwach, der kann die strahlende
Helligkeit nicht sehen. Man muss ndmlich das Sehende dem Gesehenen ver-
wandt und dhnlich machen, wenn man sich auf die Schau richtet. Kein Auge
kann die Sonne sehen, das nicht sonnenhaft geworden ist. So sieht auch kei-
ne Seele das Schone, wenn sie nicht schon geworden ist. Man werde also sel-
ber zuerst ganz gottdhnlich und ganz schén, wenn man Gott und das Schéne
schauen will.»* (Plotin, Enneaden, 1, 6, 9).

Auf die Gefahr hin, fiir einen unheilbaren Romantiker oder gar Traumer
gehalten zu werden, mochte ich sagen, dass die eben zitierte Passage aus den
Enneaden Plotins eine grolRe Rolle in meinem schriftstellerischen Werdegang,
aber auch in meinem ganzen Leben gespielt hat. Kultur ist nicht so sehr eine
Betitigung, sondern eher die unscheinbare Arbeit an uns selbst, an der Begren-
zung der Leidenschaften, der Begierden und Laster, welche, wenn sie tber-
handnehmen, die Verflachung des inneren Lebens zur Folge haben. Die Kul-
tur kultiviert und férdert das innere Leben, sie formt und starkt den inneren
Menschen, sonst ist es keine Kultur. Der Weg ins Innere ist beschwerlich. Es
findet in unseren Ubersittigten oder kunterbunten Zeiten kein Kulturverfall
statt. Denn es hat in keinem anderen Jahrhundert mehr Bibliotheken, mehr
Konzerthduser, mehr Theater oder allerlei kulturelle Einrichtungen gegeben
als heute. Und dennoch, die Bildungslosigkeit nimmt immer mehr zu. Der cir-
culus vitiosus ist in uns selber. Denn es ist unsiglich schwierig, den lichtlosen
Kerker unseres Selbst zu verlassen.

Die grolen Werke in der Literatur, in der Musik wie in allen anderen Be-
reichen der Kunst sind sehr rar. Meistens kommen sie unmerklich auf Tauben-
fiflen und werden erst viel spater nach der Zeit ihres Entstehens wahrgenom-
men und in ihrem Wert anerkannt. Kultur, wie das Wort auch sagt, ist zuerst
die Pflege meines Inneren. Kultiviert ist nur, wer sich um das Grofe und Wah-
re in der Kunst, in der Philosophie, in der Wissenschaft kimmert, dergestalt,
dass das Wahre, Schéone und GroRe Teil des eigenen Lebens wird und wie ein
inneres Leuchtfeuer Licht und Trost spendet und starkt in der Entschlossen-
heit, fir das Wahre, Schéne und Grofle zu leben und das eigene Leben ganz
dafiir einzusetzen. Unter dieser Voraussetzung kann Kultur nicht vergehen.



Thanassis Lambrou | Auf abseitigen Pfaden

Grolle Kunst ist wesentlich Hebammenkunst in dem Sinne, dass sie uns dazu
verhilft, unser wahres Selbst, allerdings unter enormen Geburtsschmerzen, ans
Licht kommen zu lassen. GroBe Kunst beférdert unser Bestes ans Licht, unse-
re bessere Seele, indem sie Gewissheiten, Vorstellungen, Uberzeugungen und
vorgefasste Meinungen in Frage stellt und manchmal auch von Grund auf er-
schiittert, ja zertrimmert. Kunst kann uns dem wahren Lebensziel naherbrin-
gen, welches die Metamorphose, die innere Verwandlung ist. Zu denken ist
an Jesus, der am Beginn seines Leidensweges die Metamorphose erfihrt, d.h.
jene tiefe innere Verwandlung, welche ihm Augen und Herz fiir das Offene der
Welt 6ffnet. Die innere Verwandlung ist die innere Auferstehung, welche den
Verwandelten und Auferstandenen zum neuen, reicheren, bewussteren Leben
befahigt. In den anderen grolRen Religionen ist dasselbe Motiv, welches gewiss
symbolischen Charakter hat, ebenfalls prasent. Es kommt darauf an, mit allen
uns zur Verfigung stehenden Mitteln und Kriften die innere Verwandlung
voranzutreiben, welche uns in die Lage versetzt, die Herrlichkeit und Heilig-
keit der Welt mit anderen, verwandelten Augen zu sehen. Es bedarf jedoch
unserer Entscheidung, wie wir dieses Leben verbringen méchten: Vor einem
trigerischen Bildschirm, der eine virtuelle, ganz und gar menschliche, allzu
menschliche und daher inhumane Wirklichkeit erzeugt, welche ganz und gar
nicht wirklich ist, oder ob wir versuchen, innerlich verwandelt in der Welt
aufzugehen.

«Hiersein ist herrlich..», heiflt es in der «Siebenten Elegie» der Duineser
Elegien Rilkes. «Nirgends, Geliebte, wird Welt sein, als innen. / Unser Leben
geht hin mit Verwandlung». Am Ende der «Neunten Elegie» kommt Rilke
wieder einmal auf dieses eminent wichtige Thema zu sprechen: «Erde, ist es
nicht dies, was du willst: unsichtbar / in uns erstehn?... Erde! unsichtbar! / Was,
wenn Verwandlung nicht, ist dein drangender / Auftrag’»* Noch ein drittes
Mal kommt die Verwandlung in einem der schénsten Sonette deutscher Spra-
che vor, und zwar in dem XXIX. Sonett Rilkes aus dem zweiten Teil der Sonette
an Orpheus:*®

Stiller Freund der vielen Fernen, fiihle,
wie dein Atem noch den Raum vermehrt.
Im Gebdlk der finstern Glockenstiihle
laf§ dich lduten. Das, was an dir zehrt,

wird ein Starkes iiber dieser Nahrung.
Geh in der Verwandlung aus und ein.
Was ist deine leidendste Erfahrung?
Ist dir Trinken bitter, werde Wein.

Sei in dieser Nacht aus Ubermaf}
Zauberkraft am Kreuzweg deiner Sinne,
ihrer seltsamen Begegnung Sinn.

Und wenn dich das Irdische vergaf,
zu der stillen Erde sag: Ich rinne.
Zu dem raschen Wasser sprich: Ich bin.

«Verwandlung ist nicht Lige ..» versichert uns Rilke in einem kurzen Wid-

mungsgedicht fiir Johanna von Kunesch, das ein Jahr vor seinem Tod in Muzot
entstanden ist."”

15 Rainer Maria Rilke: Samtliche Werke, Gedichte, Ers-
ter Teil, Insel Verlag, Frankfurt am Main 1987,
S. 685ff.

16 Ebd., S.770f.

17 Rainer Maria Rilke: Sdmtliche Werke, Bd. Il, Hg.:
Ernst Zinn, Insel Verlag, Frankfurt am Main 1982,
S. 266.



Thanassis Lambrou | Auf abseitigen Pfaden

Eine kiinftige Revolution der Gesinnungen und Vorstellungsarten

Am 21. Juli 1969 erfolgte die erste Mondlandung. Millionen Zuschauer welt-
weit sallen vor dem Bildschirm und waren erstaunt, zwei vermummte Men-
schen, schwer ausgertstet, auf der Mondoberflidche hiipfen zu sehen. Sie erin-
nerten mit ihren eher tragikomischen Manieren und unsicheren Bewegungen
an die ersten tapsigen Schritte in der Entwicklungsgeschichte unserer Gat-
tung, welche damals glaubte, dass sie nun einen grofen, ja enormen Schritt
in die Weiten des Alls zustande gebracht hitte. Wenige Jahre spater war die
Euphorie des Augenblicks verflogen. Ein angesehener think tank jener Zeit, der
Club of Rome veroffentlichte im Jahr 1972 einen Bericht mit dem Titel «Gren-
zen des Wachstumsy, der grolles Aufsehen erregte. Die Mondlandung ist des-
halb wichtig, weil seitdem die ganze Menschheit sich in zwei entgegengesetzte
Richtungen bewegt: Ein Teil der Menschheit und auch ein groRRer Teil der heu-
tigen Wissenschaft glaubt ernsthaft daran, dass wir als Spezies nur auf einem
fernen Planeten eine Zukunft haben, der uns erneut aufnehmen kénnte und
wo wir unser Leben fortsetzen kénnten, wenn das Leben auf dieser Erde un-
moglich werden sollte. Der andere Teil der Menschheit, ich hoffe der grofere,
halt die verzweifelte Suche nach einem geeigneten Planeten fir eine vergeb-
liche Mthe und konzentriert sich auf diese Erde, die unsere Gattung schon seit
mehreren Jahrtausenden nihrt und erhalt.

Mit Kopernikus, Kepler, Galilei, Francis Bacon, René Descartes und Isaac
Newton, um nur die bekanntesten Namen zu erwihnen, hat sich eine grofe,
gewaltige Wende zunichst auf europdischem Boden und wenig spater auf der
ganzen Erde vollzogen. Die neuzeitliche naturwissenschaftliche Methode, die
alles auf messbare und berechenbare Quantitaten reduziert, ist bis heute die
einzig giltige und alles beherrschende Denkweise geblieben. Descartes brach-
te die philosophische Grundlage der neuen naturwissenschaftlichen Methode.
Die denkende Sache (res cogitans) wurde zum einzigen, einzigartigen, allem an-
deren zugrundeliegenden Subjekt erhoben. Dem gegeniiber wurde alles andere
zum Objekt, zum Gegenstand. Es begann somit die Herrschaft des neuzeitli-
chen Subjekts, welche mithilfe der Wissenschaft, der Technik und der Okono-
mie allmahlich zum absoluten Herrscher auf dem ganzen Planeten avancierte.
Vor fast zweihundert Jahren schrieb Goethe in Faust II: «Daran erkenn ich den
gelehrten Herrn! / Was ihr nicht tastet, steht euch meilenfern, / Was ihr nicht
faflt, das fehlt euch ganz und gar, / Was ihr nicht rechnet, glaubt ihr, sei nicht
wahr, / Was ihr nicht wigt, hat fiir euch kein Gewicht, / Was ihr nicht miinzt,
das, meint ihr, gelte nichtl» (V. 4917 ff). Goethe wusste, dass die Natur und
nicht die denkende Sache, wie Descartes angenommen hat, das fundamentum
inconcussum, das unerschiitterliche Fundament ist. Dieser «Krieg» ist vor etwa
mehr als zweihundert Jahren in Europa ausgebrochen und hat sich inzwischen
zu einem wahren Welt-Krieg erweitert, da nahezu alle an diesem firchterlichs-
ten Krieg aller Kriege teilnehmen. Der Wirtschaftsliberalismus mithilfe der
experimentell vorgehenden Wissenschaft und der neuen, immer fortschreiten-
den Technik haben die ganze Menschheit in eine gewaltige, besinnungslose
Raserei fortgerissen. Der ungeheure Eroberungskrieg faustischen Ausmales,
der die ganze Erde auspliindert, bringt uns in eine hoffnungslose, und bald,
wie wir immer wieder héren, unumkehrbare Lage.

Hier schligt die Stunde der Kultur und insbesondere der Kunst. Ihre hochs-
te Aufgabe wird es sein, den Menschen nicht mehr zu bezaubern oder gar zu
belehren, sondern ihn auf die hoffnungslose Lage, die uns alle angeht, auf-
merksam zu machen. Niemand darf an der GroRe der Gefahr vorbeisehen. Die
zur Neige gehenden Rohstoffe und Energiequellen lassen sich nicht durch



Thanassis Lambrou | Auf abseitigen Pfaden

neue Errungenschaften ersetzen. Nein, eine zweite Chance als Spezies haben
wir nicht. Diese Erde ist unsere erste und letzte Wohnstétte. Nein, wir sind
nicht die Krone der Schépfung. Wir sind nur ein Teil in der gewaltigen Kette
der belebten und der unbelebten Natur, auf die wir angewiesen sind, und ein
noch kleinerer, winziger und unbedeutender Teil im All, das sich in kaum iber-
schaubaren Dimensionen ausdehnt.

Die anthropomorph-subjektivistische Denkweise und die naturwissen-
schaftlich-maschinenméRige Methode haben ihre Zeit gehabt. Dieses anthro-
pozentrische Denkmodell ist nunmehr ganz und gar ausgelaufen. Wir sind
zu einer grofen Bescheidenheit und Selbstbegrenzung, ja Demut gezwungen,
wenn wir das Leben unserer Gattung auf dieser Erde erhalten moéchten. Die
Bildung, die Kultur, die Kunst, jede auf ihre besondere Art und Weise, kénnen
uns die Augen 6ffnen fir den ungeheuren Raubbau, den wir an den Schitzen
der Natur betreiben, fir die Ausbeutung, ja Vergewaltigung der Natur auf Kos-
ten der Ubrigen Lebewesen, auf Kosten unserer geborenen und ungeborenen
Nachkommen und fiir den verschwenderischen Leerlauf, in welchem unsere
Industriegesellschaft rotiert. Der Fortschritt, der frithere Generationen begeis-
terte, hat nunmehr als Wort einen bedrohlichen Klang. Der Fortschritt hat uns
zwar zu allerlei technischen Erfindungen gefihrt, aber diese ungeheure Ent-
wicklung droht unsere Zivilisation zu zerstéren.

Die besondere Aufgabe der heutigen Kunst wird es sein, den Menschen auf-
zuritteln und ihm somit zur erwiinschten inneren Verwandlung zu verhelfen.
Zwar ist der heutige Mensch zum Herrn und Besitzer der Natur geworden,
wie Descartes in seinem Discours de la méthode schon vor mehr als drei Jahr-
hunderten schrieb. Es stellt sich jedoch die dringende Frage, wie der Mensch
wieder den Weg zu einem, wenn schon nicht harmonischen, so doch besse-
ren Zusammenleben mit der Natur finden kénnte. Dieser Weg ist der einzi-
ge Weg, der ihn aus seiner ausweglosen Lage hinausfithren kann, fort von der
neuzeitlichen Fortschrittsreligion in die wesentliche Ehrfurcht vor dem Le-
ben allgemein, vor der belebten wie der unbelebten Natur. «Ich glaube an eine
kinftige Revolution der Gesinnungen und Vorstellungsarten, die alles Bishe-
rige schaamroth machen wirdy, schrieb Hélderlin in einem Brief an Ebel am
10. Januar 1797.”® Auch ich teile diesen Glauben. Die groRe und authentische
Kunst 1adt zur Umkehr und zum Umdenken ein, zu einer groflen, aber stillen
kinftigen Revolution unserer Denkart. Diese Revolution kennt keine Gewalt.
Sie ereignet sich unscheinbar im Alltag und ist von einer elementaren GroRe.
Diese kiinftige gewaltlose Revolution geht uns alle an.

18 Friedrich Holderlin: Sdmtliche Werke und Briefe,
Hg.: Michael Knaupp, Bd. Il, Hanser, Miinchen 1992,
S. 643.

Thanassis Lambrou studierte Rechtswissenschaften
in Thessaloniki sowie Philosophie, Klassische Philolo-
gie und Kunstgeschichte in Freiburg im Breisgau mit
anschliefender Promotion. In griechischer Sprache
erschienen bislang sechs Gedichtbdnde, ein Prosa-
werk, eine umfangreiche Studie zu Goethes Faust, Es-
says sowie Ubersetzungen deutschsprachiger Litera-
tur, die mehrfach ausgezeichnet wurden. In der deut-
schen Ubersetzung von Herbert Speckner erschienen
im Berliner Elfenbein Verlag seine Gedichtbdnde La-
byrinth, Meditation und Pfade sowie im AQUINarte
Verlag der Gesprdchsband Erde und Himmel. Der Bei-
trag ist eine gekiirzte Fassung eines Vortrages, den
Thanassis Lambrou innerhalb seiner Poetikdozentur
in Berlin am 9. September 2021 an der Humboldt-Uni-
versitdt gehalten hat.



1 Editorische Notiz: Uberarbeiteter Text einer Rede
auf dem Treffen der Section for the Literary Arts
and Humanities in London/GB am 8. Oktober 2021.

2 Rudolf Steiner: Biographien und biographische

Skizzen 1884-1902, GA 33, bzw. ungekiirzte Sonder-

ausgabe, Verlag der Rudolf Steiner-Nachlassver-
waltung, Dornach 1967, S. 30.
3 vgl. Fupnote 14.

GOETHE UND KEATS IN ARKADIEN
SCHONHEIT UND LOGOS’

Man kann iiber Keats nichts Schoneres sagen, als die Worte Shelleys in dem
Trauergesang wiederholen, den er dem ihm geistig so Nahverwandten widme-
te: «Br ist jetzt Eins mit der Natur.» Denn Keats ganzes Leben war Sehnsucht
nach dem Einswerden mit ewigen Gewalten.

Rudolf Steiner®

Goethe und der englische Romantiker John Keats, beide vor fast 200 Jahren ge-
storben, scheinen weit von den groflen Belangen unsrer Welt entfernt zu sein,
besonders von solchen, die uns iber alle Grenzen hinweg sehr bedringen. Ha-
ben uns auch Kriege und grofle Epidemien gezeigt, dass wir fir ein Verstandnis
von ihren Ursachen geographische Grenzen tberspringen miissen und auch
kénnen, so scheint dagegen der historische Abstand von 200 Jahren uns auch
weiterhin Grenzen des Verstehens entgegenzusetzen.

Interessanterweise haben sich beide selbst in einer dhnlichen Situation be-
funden. Nur waren sie von dem Gegenstand ihres Interesses, der Kunst und
Literatur der alten Griechen, nicht 200 Jahre, sondern 2000 Jahre und langer
entfernt. Thren Enthusiasmus fir alles Griechische hat dieser Umstand aber
nicht gemindert. Vor allem auch Werke der griechischen Kunst wollten sie se-
hen und sich ein eigenes Urteil bilden. Sie vermuteten namlich, dass sich in
diesen Werken ein wirkliches Ideal menschlicher wie auch anderer Natur aus-
spricht. Keats fand in einer griechischen Urne eine spezifische Anniherung an
dieses Ideal. Aber je naher er selbst dieses Ideal zu fassen suchte, desto deutli-
cher wurde ihm auch, in welch starkem Kontrast es zum menschlichen Leiden,
seelisch und physisch, stand. Aber der Kontrast bedeutete nicht AusschlieR-
lichkeit, sondern gegenseitigen Verweis. Der Leidende ist auf das auch fir ihn
geschaffene Kunstwerk angewiesen, es soll verhindern, dass das Leiden ihn
verschlingt. Aber Keats sieht auch sofort, dass dieses Verhiltnis der Gegensei-
tigkeit nicht nur fir seine Generation gilt: Die Arten des Leidens mogen wech-
seln, das Leiden selbst bleibt. So lasst er denn den Dichter folgendermallen
die Urne ansprechen: «Wenn das Alter diese Generation dahinrafft, / Sollst du
bleiben, inmitten anderen Leids / Als des unseren, ein Freund dem Menschen»®.
Die Rezeptionsgeschichte, in der die Vase zum notwendigen Freund und Be-
gleiter des Menschen, und das heillt auch und gerade des leidenden Menschen,
wird, lasst sich in die Zukunft genauso wie in die Vergangenheit erweitern. Es
ist gerade das Leiden, das uns eine Briicke zuriick in die Antike baut.

Goethe hat eine dhnliche Erfahrung im Umgang mit der berithmten Lao-
koon-Skulptur gemacht. Als er in Lessings Abhandlung tber dieses Werk las,
dass die Griechen in ihren Skulpturen dem Ausdruck des Schmerzes keinen
Raum gegeben hatten, war er empért. Leiden und Schmerz gehdren, so ent-
gegnet Goethe, zur menschlichen Natur, wie kann dann gerade die Kunst diese
von sich ausschliefen? Warum vernehmen wir in Geste und Gebérde des ster-
benden Laokoon keinen Schrei, horen kein Aufstdhnen? Eine Antwort konn-
te nur eine eigene und genaue Untersuchung der Skulptur bringen. Goethes
Urteil war, dass Lessing sich in der Tat getduscht hatte.

Urspringlich waren allerdings die Méglichkeiten, sich selbst im Umgang
mit Werken der Antike, seien diese nun literarische oder kinstlerische Werke,
ein Urteil zu verschaffen, sehr begrenzt. Antike Kultur lieR sich nicht leicht in
Texten und Kunstdrucken aus Buchhandlungen beschaffen oder in Museen






William Turner, River Scene: Sunset
(Sonnenuntergang am Fluss), um 1820/30
Aquarell auf Papier, 34,2 x 49,2 cm

Foto: akg-images

4 vgl. Humphry Trevelyan: Goethe and the Greeks,
Cambridge 2009, S.1-49.

Fritz Wefelmeyer | Goethe und Keats in Arkadien

auffinden. Zu dem Zeitpunkt, als Goethe 1749 geboren wurde, also 46 Jahre
vor Keats, gab es in Deutschland kaum je eine Méglichkeit, sich irgendwo eine
griechische Skulptur oder deren Kopie im 6ffentlichen Raum anzuschauen.
Erst 1769 konnte Goethe in einer Ausstellung eine Palette von Kopien griechi-
scher Skulpturen selbst betrachten.

Und die Texte griechischer Autoren? Diese waren oft mangelhaft iibersetzt;
die Textausgaben selbst boten lediglich eine beschrankte Auswahl und der Zu-
gang zu Texten im Original in griechischer Sprache war schwierig. Gelehrte
Darstellungen von Kunst und Literatur waren unvollstindig; meist machten
die Autoren aus ihren Vorbehalten gegentiber der Welt der Griechen keinen
Hehl. Zu heidnisch waren ihnen die Griechen. Als lasziv und frivol galten sie,
dabei unmiRig und ohne Anstand. Thnen mangelte der Grad an Sitte und Zivi-
lisiertheit, den das Christentum erreicht hatte. Allerdings hatte Goethe einen
Hauslehrer, der ihm die griechische Sprache beibringen sollte. Wir besitzen
noch die Ubersetzungsiibungen des neunjihrigen Goethe.*

Aber der Mangel an klaren Einfithrungen und Darstellungen, ja, an Einfiih-
rungen berhaupt, die ein Programm nahelegen kénnten, wie ein Unterricht
in der Sprache und Kultur zu gestalten sei, mag ein Vorteil gewesen sein: er gab
dem Zogling eine gewisse Freiheit. Und wie auch immer akkurat und vollstin-
dig die Texte selbst gewesen sein mégen, mit denen sich Goethe von Jugend
auf bis zu seinem Fortgang zum Universititsstudium beschaftigt hat, sie haben
ihn doch in die Welt der griechischen Mythologie eingefiihrt. Seine eigene,
schon frith einsetzende Produktion von Gedichten zeugt davon, wie sehr die
Figuren und Begebenheiten der dort erzahlten Geschichten seine eigene Ein-
bildungskraft angeregt haben.

Keats hatte nicht den gleichen und schon gar nicht so frithen Zugang zur
griechischen Sprache und Literatur; seine Eltern und spiteren Erzieher hatten
nicht das Geld, ihn auf eine Privatschule mit Griechischunterricht zu schicken
oder einen Hauslehrer anzustellen. In seiner Schule fand aber auch Latein-
unterricht statt, und Uber die Griechen und deren Literatur hat er dort sicher
etwas gehort. Bei Freunden konnte er sich in Enzyklopéddien und anderen Ba-
chern tber griechische Mythologie informieren und sich mit deren Welt von
Gottern, Nymphen und Helden vertraut machen. Keats verlief Gbrigens seine
Schule bereits nach sieben Jahren, um eine laingere Ausbildung zum Wundarzt
anzutreten. Eine Universitit im traditionellen Sinne hat er nie besucht. Kein
Experte hat ihn je in die griechische Kunstgeschichte eingefiihrt, und, anders
als andere romantische Autoren wie Coleridge, Byron und Shelley, hat er nie
Griechisch gelernt.

Nicht nur das Interesse an griechischer Kultur, vor allem an der Litera-
tur, auch den freien und kreativen Gebrauch der Einbildungskraft teilen die
beiden Autoren. Schon in Keats’ frihen poetischen Texten kann man immer
wieder diese freie, aber produktive Umarbeitung mythologischen Materials
entdecken. Dennoch mag die Verbindung von Goethe und Keats vielleicht et-
was tberraschen. Gewohnt ist man ja, von Goethe und Shakespeare oder auch
Goethe und Newton zu héren. Und noch iberraschter ist man, wenn diese
Verbindung gerade zu dem Wunderland von Arkadien eine Beziehung haben
soll. Goethe und Schiller in Arkadien kann man sich vorstellen, aber Goethe
dort zusammen mit Keats?

Das Ungewohnte an dieser Vorstellung ist durchaus beabsichtigt. Sie kann
uns wacher machen fir die Eigenart beider Personen im Umgang mit der An-
tike. In Keats tritt ein Dichter auf, der einen dhnlichen, aber in manchem eben
auch ganz anderen Zugang zur griechischen Antike hatte als Goethe. Schiller



Fritz Wefelmeyer | Goethe und Keats in Arkadien

und Goethe dagegen erginzen sich in ihrem Verstindnis der Antike. Wenn
wir in den beriithmten Briefwechsel zwischen den beiden schauen, merken wir
bald, wie beide Seiten im Dialog sowohl ihr jeweils eigenes Selbstverstindnis
als auch das Verstindnis antiker Kultur in einem Zug vertiefen und dabei ein-
ander naher bringen.

Verwandlung des Mythos im rettenden Logos

Goethe ldsst in Arkadien die von ihm erdachte Welt von Helena und Faust und
ihrem in Liebe erzeugten Sohn Euphorion spielen.’* Nachdem beide sich zuvor
auf Faustens Burg ihre Liebe eingestanden hatten, waren sie nach Arkadien ge-
zogen und hatten dort ihre Familie begriindet. Euphorion gilt dabei als allegori-
sche Figur, die den Geist von Poesie und dichterischer Einbildungskraft vertritt.
Auch jetzt noch kniipfen sich grole Hoffnungen an ihn: Der Ursprung seiner
Existenz, eben die Liebe seiner aus unterschiedlichen Kulturen kommenden
Eltern, und sein treibender Impuls, in Freiheit die ganze Weite unserer Exis-
tenz auszumessen, ohne sich von einem am Gegebenen orientierenden Denken
festsetzen zu lassen, lebt heute in vielen, die zum Beispiel nach internationaler
Solidaritit und neuen Wegen in Okologie und Klima-Politik streben. Und als
solcher Geist ist er auch das notwendige Pendant zu dem Willen, der sich in
technologischen Innovationen, zum Beispiel im sogenannten biomedical engi-
neering, ausspricht. Im Faust-Drama ist die Figur des Homunculus solch eine
Innovation. Thm steht gegeniiber «Euphorion, die verkoérperte Poesie, entstan-
den aus den Liebesworten von Helena und Faust. Zeichen seiner Anwesenheit
lassen sich allerdings in unserer Gesellschaft kaum finden — Kunst und Kultur
sind Randphdnomene. Beide Figuren oder Zuginge zur Welt und zum Men-
schen gehoren unbedingt zusammen. Homunculus und Euphorion sind Bilder
fur Schopfungs- und Menschwerde-Prozesse. Der eine, ein Wesen des Denkens,
geboren aus der Nacht und dem technischen Raum, das ins elementare Sein
strebt, das andere ein Sonnenwesen des Tages, geboren aus der Sprache des
Herzens in der Tiefe der Erde, das in die Freiheit der Luft und die himmlische
Sphire sich sehnt. Dem einen mangelt es an Herz und Liebe, dem anderen am
sinnenden Denken. Zusammengenommen kénnten sie die Qualititen des gan-
zen Menschen bilden und zum Gleichnis aller Doppelprozesse werden.»’

Goethe hatte tbrigens wohl Keats’ Dichterkollegen Lord Byron im Sinn, als
er die Figur des Euphorion schuf’ Er ist in der Tat ein gutes Beispiel dafiir, in
Euphorion auch den Geist von Freiheit, Solidaritit und Kreativitat tberhaupt zu
sehen. Fir Byron war es kein Wechsel seines Selbstverstdndnisses, als er sich als
mittlerweile berithmter Dichter an die militarische Spitze der griechischen Un-
abhingigkeitsbewegung setzte, um deren Freiheitskampf voranzutreiben. Aber
wie Byrons Tod fiir die Unabhéngigkeitsbewegung damals ein herber Riickschlag
war, so ist auch der literarische Tod des Euphorion ein starker Riickschlag fir die
Hoffnungen, die sich auch heute noch mit dem Projekt einer poetischen Ver-
sohnung, respektive einer Humanisierung der Technologie, verbinden: «Zeichen
seiner Anwesenheit lassen sich allerdings in unserer Gesellschaft kaum finden -
Kunst und Kultur sind Randphdnomeney, heiflit es lapidar in dem obigen Zitat.

Wenn die von allen Gewalten gesegnete Verbindung von Helena als Ver-
treterin der griechischen Kultur mit Faust, dem Reprdsentanten des modernen
Bewusstseins, nicht bestehen kann, wenn die gemeinsame Liebe in ihrer neuen
arkadischen Heimat keine Kunst und Kultur hervorbringen kann, die andau-
ern werden, dann wird man fragen diirfen, was denn sonst dies tun kénnte?
Wie lasst sich das Versohnungsprojekt heute verteidigen, wenn die Verfechter
des Projekts, Helena und Faust, schon so kldglich scheitern?

20

5 vgl. dazu allgemeiner Claudia Schmélders: faust &
Helena. Eine deutsch-griechische Faszinationsge-
schichte, Berlin 2018.

6 vgl. Ariane Eichenberg/ Christiane Haid: Vom ver-
loren gegangenen Wort, (Jahresbericht 2020 der
Sektion fiir Schone Wissenschaften), Dornach
2020, S. 3-4.

7 vgl. Goethe, Berliner Ausgabe, Bd. 8, Berlin/Weimar

1972, S.902.



8 vgl. Christa Slezak-Schindler: «Der Laut H in der
Therapeutischen Sprachgestaltungy. In: Der Mer-
kurstab. Beitrdage zu einer Erweiterung der Heil-
kunst, 2000; 53(3), S. 174-176.

Fritz Wefelmeyer | Goethe und Keats in Arkadien

Das Treffen zwischen Helena und Faust, so wie es im 3. Akt des 2. Teils des
Dramas entwickelt wird, gehort sicher zu den schonsten poetischen Leistun-
gen Goethes. Man mag vielleicht gegentiber dem tbergreifenden Wert des
ganzen Stlickes, ja selbst des ganzen 3. Aktes, Vorbehalte haben. Am Wert
der Erfindungsgabe und poetisch sprachlichen Durchgestaltung der Sze-
nen, die von Helenas Begegnung mit Faust handeln - einer Begegnung von
grofer psychologischer Dichte -, wird man wohl weniger zweifeln - und
doch misslingt das Vorhaben eines versohnenden Treffens unterschiedlicher
Kulturen und Lebensweisen. Sicher, Goethes Vorhaben selbst ist nicht miss-
lungen, misslungen und zerbrochen ist der Arkadientraum, und schlief8lich
auch das, was Faust noch aus den Triimmern hat retten kénnen. Am Ende ist
es Fausts tragische Verfehlung, die auch aus dem Geretteten noch ein Stiick
Ungliick macht.

Im 3. Akt sehen wir Helena, wie sie nach Sparta zurtickkehrt, wo sie einst
zusammen mit ihrem Mann, Kénig Menelaus, geherrscht hat. Helena, berithmt
und legendér, eine Figur des Mythos, die schon in der Antike als schénste Frau
der Welt galt und die viele in letzter Instanz fiir den Untergang von Troja ver-
antwortlich hielten, betritt hier eine neue, ganz von Goethe entworfene Epi-
sode ihrer Lebensgeschichte. Faust und Helena haben sich aber nie getroffen,
sie leben in verschiedenen Zeiten. Goethe wiinscht sich aber ein Treffen zwi-
schen den beiden, so dass griechische Kultur und Kunst in die moderne Welt
hinein tber- und fortleben kénnen und die moderne Welt auf ihrer Seite ein
Schoénheitsideal zur eigenen Anregung und Inspiration finden kann. Schon in
der ersten Szene sehen wir sie, héren wir sie mit ihren allerersten Worten als
eine Frau aus der griechischen Antike, denn sie spricht in Hexametern, genauer
in sechstaktigen jambischen Hexametern, dem klassischen Versmal im frithen
griechischen Theater.

Eine Person aus der frithen Kklassischen Zeit des Theaters wiirde im Zuhéren
oder Sprechen einer Rede, gehalten in Hexametern, ein tief ins Gemiit reichen-
des Gefiihl von Ermunterung, Beruhigung und Getragenwerden verspiiren.’
Dabei geht der Gebrauch von Hexametern auch noch weit in die vorklassische
Zeit zurlck. Homers Odyssee und Ilias sind beide in Hexametern gedichtet.
Helena ist also wirklich in ihrem Element und es ist daher kein Zufall, dass
sie sich selbst auch gleich mit Namen vorstellt in einem Satz aus Hexametern.

Allerdings verschiebt sich bald der Zeitrahmen. Faust und Helena treffen
sich zwar in derselben Gegend, aber diese liegt jetzt zeitlich auf halbem Weg
zwischen dem antiken Griechenland und dem frithmodernen Europa. Es ist die
Zeit am Ende der Volkerwanderung in Europa. Das romische Reich existiert
nicht mehr, wir sind in einer frithmittelalterlichen Welt, wo Faust der Fuhrer
eines Frankenstammes ist, der sich in der Ndhe von Sparta angesiedelt und
dort ein eigenes Reich aufgebaut hat. Helena trifft dort auch auf Fausts Trup-
pen. Besonders beeindruckt ist sie von der Art und Weise, wie der Turmwarter
Lynkeus und andere Leute um Faust herum sprechen. Nicht nur spricht man
hier anstelle von Hexametern in Pentametern, einem Versmaf mit fiinf Takten,
sondern auch in einer Sprache mit Reimen, besonders Endreimen. Goethe lisst
nun mit grofer poetischer Kunstfertigkeit Helenas Sprechen schrittweise in
das neue Sprachreich des Pentameters iibergehen.

Nachdem Faust seine politische Machtposition freiwillig an Helena abge-
treten hat, zeigt uns Goethe wie Helena, schon in Pentametern sprechend, von
Faust zu erfahren wiinscht, wie auch sie in einer Sprache sprechen kann, in
der sich Worte miteinander reimen. Ein Dialog folgt, in dem beide Partner, im
Medium der Poesie, sich ineinander verlieben:



Fritz Wefelmeyer | Goethe und Keats in Arkadien

HeLeENA.  Vielfache Wunder seh’ ich, hér’ ich an,
Erstaunen trifft mich, fragen mécht’ ich viel.
Doch wiinscht’ ich Unterricht, warum die Rede
Des Mann’s mir seltsam klang, seltsam und freundlich.
Ein Ton scheint sich dem andern zu bequemen,
Und hat ein Wort zum Ohre sich gesellt,
Ein andres kommt, dem ersten liebzukosen.

Faust.  Gefallt dir schon die Sprechart unsrer Volker
O so gewif entziickt auch der Gesang,
Befriedigt Ohr und Sinn im tiefsten Grunde.
Doch ist am sichersten wir iiben’s gleich,
Die Wechselrede lockt es, ruft’s hervor.

HELENA.  Sosage denn, wie sprech’ ich auch so schén?

Faust.  Das ist gar leicht, es mull vom Herzen gehn.
Und wenn die Brust von Sehnsucht tberfliefit,
Man sieht sich um und fragt -

HeLENA.  Wer mit geniefit,

FausT. Nun schaut der Geist nicht vorwarts nicht zurick,
Die Gegenwart allein —

HELENA. Ist unser Glick.

FausT. Schatz ist sie, Hochgewinn, Besitz und Pfand,;
Bestatigung wer gibt sie?

HELENA. Meine Hand.

[V.9365-9384]

Das Fazit am Ende dieses ersten Treffens: Helena gibt einen wesentlichen Teil
ihrer griechischen Identitat, namlich in Hexametern zu sprechen, jetzt auf, ge-
winnt dafir aber die Fahigkeit, in einer Sprache zu reden, die auch ein Vers-
mal besitzt und die vor allem Woérter hat, die miteinander reimen. Thr «freund-
licher» Gewinn ist eine Sprache, in der schon gesprochene Worter durch einen
Reim, in gegenseitigem Verweis, sich zu einer neuen Einheit verbinden, in der
eine angenehm und gefillig klingende Musik ertdnt. Diese neue gemeinsame
Sprache wird gleichzeitig das Liebesband zwischen Helena und Faust. Beide
ziehen nun nach Arkadien, um ihre gliickliche Verbindung dort zu leben und,
wie schon erwihnt, ihren Sohn Euphorion zu empfangen.

Aber Faust hat auch etwas aufgeben miissen, und das ist der Wunsch nach
politischer Herrschaft iiber Griechenland. Was er und die moderne Welt dafur
gewinnen konnen, ist das wirkungsreiche Erbe an Schénheit und Wissen, das
sich aus der griechischen Kunst und Kultur herleitet. Helena ist die lebendige
Verkérperung dieses Erbes. Goethes eigene Weiterdichtung ihrer Geschichte
wird zum Zeichen der Wandlungsfihigkeit der Helena und dem MafR ihrer
Lebendigkeit; dieses Zeichen geschieht aber gerade unter der Bedingung ihres

22



23

9 vgl. Robert Gittings (Hg.): Letters of John Keats,
Oxford 1970 (1985), S. 36-37 (Ubersetzung F. W.).

10 vgl. Johns Keat: Werke und Briefe, ausgewdhlt und
iibersetzt von Mirko Bonné, Stuttgart 1995, S. 334.

Fritz Wefelmeyer | Goethe und Keats in Arkadien

Ablebens als Mythos in der Moderne. Die Verwandlung des Mythos ruht dabei
auf nichts anderem als der schopferischen Kraft des Wortes, auf dem Logos.

Goethes Vorgehensweise ist somit klar: Wenn diese beiden hier in Frage
stehenden Kulturen sich treffen sollen, damit dem besten Teil der griechischen
Antike eine Chance gegeben wird, in der modernen Welt weiterzuleben, und
diese Welt davon auch einen Vorteil haben kann, dann miissen beide Seiten
sich auf einen ernsthaften Weg des Gebens und Nehmens einlassen.

All dies kann jedoch nur fruchtbar werden durch einen Prozess der literari-
schen Re-Imagination einer Mythologie, die, wie zum Beispiel im Mythos von
Helena und Paris, schon zu uns spricht mit Hilfe von Sprache. Diese Re-Ima-
gination ist das wirkliche, aber eben kaum diskutierte Zentrum von Goethes
Neoklassizismus. Ohne sie werden vergleichbare Versuche in bildender Kunst
und Architektur nur zur Kklassizistischen Fassade, zum schénen Anhingsel, bei
dem niemand sich, und das erst recht heute, noch etwas denken muss.

Negative Capability, Imagination und Seelenbildung
Wie aber reagiert man auf ein kulturelles Artefakt, das in sichtbaren Bildern
und Formen spricht, wie bei Skulpturen, Vasen, Urnen, oder in architektoni-
schen Formen wie zum Beispiel dem Parthenonfries, den sogenannten Elgin
Marbles, also bei Formen einer Schonheit, die sich nicht in Worten, in Fabeln
oder Mythen, darstellt? Von solchen Fragen war John Keats bewegt. Seine
Uberzeugung war, dass aller Mythos, wie auch die Natur selbst, auf Verwand-
lung in eine neue Form von Schonheit wartet, die dabei aber ihrem inneren
Wesen die Treue halt. Und es ist gerade der Dichter, der diese Kraft der Ver-
wandlung in héchstem Malle besitzt. In einem Brief vom 22. November 1817
an den Freund Benjamin Bailey schreibt Keats:
«Sicher bin ich mir nur der Heiligkeit der Neigungen des Herzens und der
Wahrheit der Imagination. Was die Imagination als Schonheit erfaflt, das
mull Wahrheit sein, ob es zuvor existiert hat oder nicht, denn ich habe von
all unseren Leidenschaften dieselbe Auffassung wie von der Liebe, in deren
héchstem Zustand bringen sie wahre Schonheit hervor.» ?
Das Wort von der Heiligkeit der Herzensneigungen und der Wahrheit der Ein-
bildungskraft ist von zentraler Bedeutung fiir sein Werk. Nicht in totem Denken,
in leeren Kalkulationen und Berechnungen, in kalter, logischer Vernunfttatig-
keit, die ihre eigenen Systeme und Gefiangnisse kreiert, finden wir Schonheit.
Diese finden wir, sagt Keats, nur in dem Teil von uns, der in héchstem MaRe
lebendig ist, der atmet und arbeitet und auf Puls und Rhythmus horcht, so wie
sie im Herzschlag leben. Er ist es, der uns halt und tridgt und auch der Ort unserer
wahrsten Neigungen und Liebe. Und gerade in seinen Neigungen unterrichtet
daslebendige Herz die Imagination; Schonheit ist dann die Folge, aber nur wenn
diese weder tot noch kalt noch eine blofe intellektuelle Abstraktion ist - leben-
dig muss sie sein. Deshalb suchen wir auch nicht vordringlich nach Erfahrungen
und Eindriicken im Gehege einer vordergriindig rational abgeklérten, auf soge-
nannten verlasslichen Tatsachen basierenden Welt. Keats wiinscht sich, gerade
fir den Dichter, eine Haltung, die von Vorurteilen und Schablonenhaftem in
Denken und Wahrnehmung ebenso vollig frei ist wie von Selbst- und Besitz-
interessen. Er nannte diese Einstellung negative capability, negative Befdhigung:
«[...] plétzlich verstand ich, welche Eigenschaft es ist, die einen Mann be-
deutend macht, besonders in der Literatur, und die Shakespeare in so iber-
aus reichem Male besall — ich meine die Negative Befihigung, d.h. wenn
jemand fahig ist, das Ungewisse, die Mysterien, die Zweifel zu ertragen,
ohne alles aufgeregte Greifen nach Fakten und Verstandesgrinden.»*



Fritz Wefelmeyer | Goethe und Keats in Arkadien

Negative capability heillt: Fahig sein, die Welt ohne den Wunsch zu betrachten,
alle ihre scheinbaren Widerspriiche sofort aufzuklaren und miteinander zu ver-
séhnen oder in ein geschlossenes rationales System zu zwiéngen. Ja, sie bedeutet
eigentlich die Fahigkeit, die eigene Persénlichkeit ausléschen zu kénnen, um
imaginativ vollig in die Sphare einer anderen Person, oder auch eines Tieres
oder einer Pflanze, sogar eines leblosen Objektes, einzutreten und hier nach de-
ren Bedingungen und Wiinschen zu existieren. Es scheint tbrigens, dass Keats
selbst, unter volliger Aufgabe eigener Absichten und Interessen, sich ganz in
einfache Dinge einfihlen konnte, und sei es auch nur eine Billiardkugel, von
der er sich vorstellen konnte, dass sie «ein Geftihl der Freude habe an der eige-
nen Rundheit, Glétte, Beweglichheit und Schnelligkeit ihres Rollens»."

Beide Qualitéten, negative capability und Imagination, miissen vor dem Hin-
tergrund von Keats’ Verstandnis der Inkarnation des Menschen in die Welt ver-
standen werden. Das menschliche Leben sei nicht ein Tal voll Tranen («vale of
tearsy), eine traurige Welt von Mithe und Leiden, aus der man in ein himmli-
sches Paradies entfliehen miisse, wo alle Trdnen vom Gesicht gewischt wiirden.
Vielmehr versteht Keats das Leben als ein Tal der Seelenbildung («vale of soul-
makingy), weil nur durch voéllige Inkarnation der Mensch seelisch sich bilden
und wachsen kann. Es ist gerade die Welt, die so viel an Glanz und Vergniigen
wie an Schmerz und Leiden anbietet, die dem Menschen die Chance gibt, eige-
ne Identitdt und Selbstgefiihl zu entwickeln. Und sie kann dies auch deshalb
tun, weil ihre Gaben an den Menschen so unterschiedlich sind. Wirden diese
sich nicht inkarnieren, sie wiirden reiner, universeller Geist, ohne Sinn fir In-
dividualitdt und Selbstsein, bleiben. Er schreibt im Brief vom 21. April 1819:

«Unter Irregeleiteten und Aberglaubischen ist der tbliche Beiname fiir diese
Welt <ein Jammertaly, aus dem wir durch ein willkirliches Eingreifen Gottes
erlost und in den Himmel gefihrt wirden. Welche begrenzte, kurzsichtige,
beschrankte Vorstellung! Nennt die Welt, wenn ihr wollt, «das Tal der Seelen-
bildung> - dann werdet ihr auch den Sinn der Welt erkennen (ich spreche
nun aufs Ehrfirchtigste von der menschlichen Natur, von der ich annehme,
daR sie unsterblich ist, was ich wiederum voraussetze, um Euch einen Ge-
danken zu verdeutlichen, der mir einfiel zu ihr). Ich sage Seelenbildung, unter-
scheide also Seele und Intelligenz. Es mag Millionen von Intelligenzen oder
auch Funken der Gottlichkeit geben - Seelen sind sie nicht, ehe sie sich nicht
eine Identitit erworben haben, ehe nicht jede personlich sie selbst ist.»*
Die hier zitierten Intelligenzen bezeichnen die Menschen vor ihrer Inkarna-
tion. Keats spricht auch von reinem Geist oder, im Blick auf den einzelnen
Menschen, von goéttlichem Funken oder auch einfach von Gott. Wichtig ist
ihm dabei, die entscheidende Rolle zu unterstreichen, die das menschliche
Herz bei der Individualisierung des Goéttlichen im Menschen spielt. Erst an
einem Herzen, das durch Empfinden, Leiden, Freude und anderem so sehr wie
durch Nachdenken und Nachempfinden bewegt wird, bildet sich das seelische
Vermoégen, das dem Gott im Menschen die Bildung einer eigenen Identitit
erlaubt. Vor diesem Hintergrund wird verstindlich, warum Keats so viel an
der Verbindung von Herzerfahrung und Imagination liegt. Diese bringt die
Herzerfahrung in den Prozess der Geistverwandlung ein: Sie konfrontiert den
Menschen unter dem Siegel der Schénheit mit Mythen oder Bildern aus Natur
und Kunst, in denen und an denen sich die wachsende GroéfRe des Menschen als
eines sich individualisierenden Gottes spiegelt bzw. spiegeln kann.

Erstaunen weckend und ungewohnlich fiir seine Zeit sind die Auffassungen,
die Keats hier vortrigt, besonders wenn man bedenkt, dass er damals erst 23 Jahre
alt war. (Zwei Jahre spater, 1821, starb er bereits.) Dabei waren seine ersten, un-

24

William Turner, Seascape with
Storm coming on (Seestiick mit
aufkommendem Sturm), um 1840
01 auf Leinwand, 91,5 x121,5¢cm
Foto: akg-images

1 vgl. Edward Hyder Rollins (Hg.): The Letters of
John Keats, (R. Woodhouse an J. Taylor, 17. Oktober
1818), Cambridge/MA 1958, Bd. 1, S. 389 (Uber-
setzung F.W.).

12 vgl. John Keats: Werke und Briefe, ausgewdhlt und
libersetzt von Mirko Bonné, Stuttgart 1995, S. 380.






Fritz Wefelmeyer | Goethe und Keats in Arkadien

vermittelten Kontakte mit griechischer Kunst so tberwiltigend und verwirrend
gewesen, dass ein richtiger Dialog mit den Werken nicht zustande kam. Keats
hatte 1817 zum ersten Mal die riesigen Skulpturenstiicke aus dem Parthenon-
fries gesehen, die von 1801 an Lord Elgin aus Athen nach London gebracht hatte.
Das Sonett On Seeing the Elgin Marbles (1817) zeigt, wie sehr, aber fast vergeblich
Keats mit seiner Erfahrung ringt. Sicher spielte dabei eine Rolle, dass nicht vollig
geklart war, was die Stiicke im Einzelnen darstellten. Aber wichtiger war viel-
leicht doch ein anderes Moment, dass ndmlich von ihnen «keine inspirierende,
sondern im Gegenteil eine lihmende Wirkung, vielleicht durch ihre unerreich-
bar scheinende kiinstlerische Qualitit» (Christoph Herold), ausging. Goethe war
im Vergleich auf den direkten Kontakt mit Werken griechischer Kunst schon
viel frither in seiner Lebensgeschichte durch auch teilweise persénliche Einfiih-
rungen von Oeser (1717-1799) und anderen gut vorbereitet. Keats dagegen er-
lebt griechische Kunst mit voller Wucht. Aber er gibt nicht auf. Immer wieder
kehrt er zu den Friesstiicken zurtck, verweilt oft stundenlang.

Der Mythos im Relief einer Urne

Erstin der Ode auf eine griechische Urne (1819) wird Keats selbst zum Fiihrer des
Lesers, teilt mit ihm sein Befremden, regt ihn zum Sehen, gar zum Hoéren an,
bis er ihn schlieflich ins Sanctum der Ode fihrt, zu dem erstaunlichen «Beauty
is truth, truth beauty». Hier, in einem der fur viele Leser grofiten Gedichte der
englischen Literatur, zeigt er uns auf exemplarische Weise, wie man zu einer
tieferen Einsicht, aber auch Anregung der eigenen kiinstlerischen Fahigkeit im
Umgang mit Werken der Antike gelangen kann.

Die Ode ist Gibrigens in Pentametern gedichtet, einem Versmaf, das sich schon
frih in England, zum Beispiel bei Shakespeare (1564-1616), durchgesetzt hatte.

Wir wissen, dass Keats’ grofles Interesse an griechischen Vasen und Urnen
hatte und auch auf Ausstellungen gegangen ist, um sich diese genau anzusehen
und zu studieren. Er hatte Zugang zu Drucken und Kupferstichen, besonders
zu den berithmten Werken aus der Hand des italienischen Kiinstlers Pirane-
si (1720-1778). Zudem hatte man auf dem Londoner Antiquitidtenmarkt und
in privaten Sammlungen zunehmend Vasen und Urnen zuginglich gemacht.
Er selbst besaB keine Originale, fertigte daftr aber mit groBem Enthusiasmus
Zeichnungen von Vasen an und zeichnete Drucke und Radierungen nach. Er-
halten geblieben ist eine anziehende Kopie (von 1819) einer Zeichnung der
damals schon bekannten Sosibios Vase.

Man findet ein Echo dieser Instanz auch gleich in der ersten Strophe der
Ode. Keats weill jetzt aus eigener Erfahrung, dass Verstehen keine Selbstver-
stindlichkeit ist. Aber wie kann man das verstehen, was reliefartig auf der
Aulenseite einer Urne aufgezeichnet ist? Menschliche Figuren lassen sich
ausmachen, landliche Gegenden ebenso. Aber wer genau? Und wo? Und was
haben die Figuren miteinander zu tun? In anderen Worten, Fragen werden
aufgeworfen, die vielleicht einen Weg zum Verstehen bahnen kénnen. Ganz
wie in der Tradition einer hermeneutischen Auslegung beginnt das Verste-
hen hier damit, an das, was man glaubt, schon zu verstehen, Fragen zu stel-
len. Aber wer stellt diese Fragen? Vielleicht der Autor oder sein lyrisches Ich.
Aber unmerklich ist der Leser selbst schon in den Vorgang des Verstehens mit
einbezogen: Er stellt jetzt Fragen an den Fragenden! Natiirlich ist es legitim,
das zu tun, die Haltung der negative capability legt das sogar nahe, denn der
fragende Leser schlipft in dieser Haltung in in die Rolle des fragenden Autors.

Unsere Lektire wird allmdhlich zu einem inneren Gesprich mit diesem
Autor, wir machen uns ein Bild von ihm, der uns seinerseits ein Bild von der

31 b W

Zeichnung von John Keats (1809) der Sosibios
Vase aus dem Musée Napoleon, heute im
Keats-Shelley Momorial House, Rom

Foto: wikipedia

26



27

Borghese Vase aus dem Louvre (erstes
Jahrhundert v. Chr.), die Keats nach
Abbildungen von Piranesi kannte.
Foto: wikipedia

15 Die Urne zeigt in der vierten Strophe als weiteres
Bild eine Opferhandlung fiir den Gott Apollon. Die
Gefolgschaft des Dionysos ist tibrigens auch von
Poussin (1594-1665) immer wieder gemalt worden
(vgl. Lilach Lachman: «Time, Space, and Illusion.
Between Keats and Poussiny. In: Comparative
Literature (2003) 55 (4), S. 293-319.

Fritz Wefelmeyer | Goethe und Keats in Arkadien

- /]

Urne gibt. Wie immer bei Keats gehort zum Gegenstand der Wahrnehmung
eben auch der Wahrnehmende, der Autor oder das lyrische Ich, und mit die-
sem kommt der Leser ins Gesprich, so wie dieser mit der Urne ins Gespriach
kommt. Gleich in den ersten drei Zeilen spricht er sie als eine Person an, nennt
sie «Braut», «Pflegekind» und «Historikerin». Eigentlich kénnen die ritsel-
haften Anreden an dieser Stelle nur Vermutungen sein, erste Versuche einer
Annaherung an das vielleicht, was der Betrachter schon an der Urne wahrge-
nommen, aber noch nicht wirklich identifiziert und verstanden hat. Erst die
weitere und wiederholte Lektiire entritselt die Benennungen.

Schritt fir Schritt ldsst uns der Autor auf der Urne neue Figuren, Szenen,
Handlungen und besonders Plitze sehen — auch hier, an der antiken Urne, be-
wahrt sich die Macht des schopferischen Logos. Keats findet sich unter ande-
rem auch, wie Goethe, in Arkadien wieder. Hier herrschen Wonne, Glick und
Freude, hier stoen wir auch auf den Gott Dionysos und seine tanzende und
musizierende, in trunkener Seligkeit frohlich feiernde Gefolgschaft.”” Diony-
sos treibt machtig in seinen Gefdhrten die Lebenslust an und die Freude, sich



Fritz Wefelmeyer | Goethe und Keats in Arkadien

Ode on a Grecian Urn
John Keats

1.

Thou still unravish’d bride of quietness,

Thou foster-child of silence and slow time,
Sylvan historian, who canst thus express

A flowery tale more sweetly than our rhyme:
What leaf-fring’d legend haunts about thy shape
Of deities or mortals, or of both,

In Tempe or the dales of Arcady?

What men or gods are these? What maidens loth?
What mad pursuit? What struggle to escape?
What pipes and timbrels? What wild ecstasy?

2.

Heard melodies are sweet, but those unheard

Are sweeter; therefore, ye soft pipes, play on;

Not to the sensual ear, but, more endeared,

Pipe to the spirit ditties of no tone:

Fair youth, beneath the trees, thou canst not leave
Thy song, nor ever can those trees be bare;

Bold Lover, never, never canst thou Kkiss,

Though winning near the goal - yet, do not grieve;
She cannot fade, though thou hast not thy bliss,
For ever wilt thou love, and she be fair!

3.

Ah, happy, happy boughs! that cannot shed
Your leaves, nor ever bid the Spring adieu,
And, happy melodist, unwearied,

For ever piping songs for ever new;

More happy love! more happy, happy love!
For ever warm and still to be enjoyed,

For ever panting, and for ever young -

All breathing human passion far above,
That leaves a heart high-sorrowful and cloyed,
A burning forehead, and a parching tongue.

4.

Who are these coming to the sacrifice?

To what green altar, O mysterious priest,
Lead’st thou that heifer lowing at the skies,
And all her silken flanks with garlands dressed?
What little town by river or sea shore,

Or mountain-built with peaceful citadel,

Is emptied of this folk, this pious morn?
And, little town, thy streets for evermore
Will silent be; and not a soul to tell

Why thou art desolate, can €’er return.

5.

O Attic shape! Fair attitude! with brede

Of marble men and maidens overwrought,
With forest branches and the trodden weed,
Thou, silent form, dost tease us out of thought
As doth eternity: Cold Pastoral!

When old age shall this generation waste,
Thou shalt remain, in midst of other woe
Than ours, a friend to man, to whom thou say’st:
«Beauty is truth, truth beauty, - that is all

Ye know on earth, and all ye need to know.»"

28

13 vgl. John Barnard (Hg.): John Keats. The Complete
Poems, Harmondsworth/Middlesex, 1972 (1982),
S. 344-346.



29

14 vql. Gedichte der englischen Romantik. Englisch/
Deutsch, herausgegeben und libersetzt von Rai-
mund Borgmeier, Stuttgart 1980, S. 354-357
[Ubersetzung ist leicht iiberarbeitet von F. W.]

Fritz Wefelmeyer | Goethe und Keats in Arkadien

Ode auf eine griechische Urne
John Keats

1.

Du noch immer unbertihrte Braut der Stille,

Du Pflegekind des Schweigens und der langsamen Zeit,

Sylvanische Historikerin, die du so

Eine blumige Geschichte siifler als unser Reim zum Ausdruck bringen kannst:
Welch eine laubumsiaumte Legende erscheint um deine Gestalt

Von Gottheiten oder Sterblichen oder beiden

In Tempe oder den Tilern von Arkadien?

Welch Méanner oder Gotter sind dies? Welch widerstrebende junge Frauen?
Welch wahnsinnige Verfolgung? Welcher Kampf zu entkommen?

Welche Fléten und Tambourine? Welch wilde Ekstase?

2.

Gehorte Melodien sind siifi, aber solche, die man nicht hort,

Sind stfer; deshalb, sanfte Floten, spielt weiter

Nicht fir das sinnliche Ohr, sondern, teurer noch,

Flotet fir den Geist Lieder ohne Ton:

Schoéner Jingling unter den Baumen, du kannst

Deinen Gesang nicht lassen, noch kénnen jene Baume jemals kahl sein:
Kihner Liebhaber, niemals, niemals kannst du kissen,

Obwohl du gewinnend dem Ziel nahe bist — doch grame dich nicht!
Sie kann nicht verwelken, selbst wenn du nicht deine Wonne hast,
Wirst du fir immer lieben, und sie schon sein!

3.

Ah, glicKkliche, glickliche Zweige! die ihr nie

Euer Laub abwerfen kénnt, noch dem Frihling Adieu sagen;
Und gliicklicher Liederspieler, der du unermiidlich

Fir immer Lieder flotest, die fiir immer neu sind,

Noch glicklichere Liebe! noch gliicklichere, gliicklichere Liebe!
Fir immer warm und noch zu genieRen,

Fir immer keuchend und fir immer jung -

Weit uber aller atmenden menschlichen Leidenschaft,

Die ein Herz zurtcklasst, das tief traurig und tbersattigt ist,
Eine brennende Stirn und eine ausgeddrrte Zunge.

4.

Wer sind die, die dort zum Opfer kommen?

Zu welchem griinen Altar, o geheimnisvoller Priester,

Fihrst du jene Férse, die zu den Himmeln brillt,

Und deren seidene Weichen ganz mit Girlanden geschmiickt sind?
Welch kleine Stadt am Flul oder Seeufer

Oder auf den Berg gebaut mit friedlicher Zitadelle,

Ist von diesen Leuten leer gelassen an diesem frommen Morgen?
Und, kleine Stadt, deine Strallen werden fir immerdar

Still sein; und keine Seele kann, um zu sagen,

Warum du verlassen bist, jemals zuriickkehren.

5.

O attische Gestalt! Liebliche Haltung! Mit Borte

Von marmornen Ménnern und Jungfrauen Gberarbeitet,
Mit Waldzweigen und dem niedergetretenen Kraut;

Du, schweigende Form, reizest uns aus dem Denken

So wie die Ewigkeit: Kalte Pastorale!

Wenn das Alter diese Generation dahinrafft,

Sollst du bleiben, inmitten anderen Leids

Als des unseren, ein Freund dem Menschen, dem du sagst,
«Schoénheit ist Wahrheit, Wahrheit Schénheit, — das ist alles,
was ihr willt auf Erden, und alles, was ihr wissen miflt.»"



Fritz Wefelmeyer | Goethe und Keats in Arkadien

auf ein Leben einzulassen, das eben auch Individualisierung und eigene Identi-
tat ermoglicht. Als Gott des Weines und der Erntezeit ist er damit auch eine
Verkorperung oder ein Bild fir alle Friichte, die unsere Unternehmungen im
Leben uns einbringen kénnen.

Aber die Urne selbst schweigt, in ewiger Stille dreht sie sich in ihren Mar-
morbildern. Eine «kalte Pastorale» nennt sie Keats daher. Erst wenn wir ihr Le-
ben einblasen, sie zum Sprechen bringen, ihre «Melodien, die man nicht horts,
doch hoéren und im Innern das fihlen, was wir in den Bildern sehen, kommt
Wirme in die Pastorale. Ein erstaunlicher Vorgang: wihrend wir die Urne mit
Leben versehen, veranlasst sie uns, lebendig und zu fithlenden Wesen zu wer-
den und somit iiberhaupt die Voraussetzung zu schaffen, eine Geschichte zu
verstehen, die uns die Urne selbst nicht erzdhlen kann. Unsere Wertschatzung
der Urne integriert diese, emphatisch gesprochen, in alle Feier von Leben und
Natur, allen Wechsel der Jahreszeiten, alle Geburt und Erneuerung. Im selben
Atemzug werden wir selbst hineingezogen in die Freude und das Glick, leben-
dig zu sein - trotz und gerade wegen all unserer Leiden. Im gegliickten Akt
von Lesen und Verstehen ladt die Urne den Leser ein, sich der ausgelassenen
Gesellschaft des gottlichen Dionysos anzuschliefen, ohne den Leser auch nur
fir einen Moment vergessen zu lassen, dass Kunst selbst keine Versicherung
des Lebens, keine Garantie, keine Ausflucht sein kann. Inmitten allen Lebens
ist ihr Leben erstarrt.

So sei im Vergleich abschliefend gesagt: Goethe eignet sich die Protago-
nisten aus Mythologie und Sage an und riickt sie geschichtlich ndher an uns
heran. Zum Zeitpunkt seines tragischen Endes atmet Faust bereits den Geist
der Neuzeit, ist er fast schon ein Zeitgenosse. Fiir Goethe tragt dabei die fort-
dauernde Schonheit des Mythos das Potenzial seiner Rettung durch den Logos;
der Mythos tritt in die Geschichte ein, die ihr den Untergang bereitet.

In Keats’ Ode steht der Mythos in seiner Aneignung im Kunstwerk einer an-
tiken Urne im Zentrum. Er zeigt, wie diese Prasentationsform des Mythos
von Betrachter und Leser eine bestimmte Herangehensweise verlangt und zu
Erfahrungen im Umgang mit der Urne fihrt. Mit diesen verbinden sich glei-
chermaRen Einsichten in den Mythos wie in das Wesen des Kunstwerks. Die
Urne als «Historikerin» bewahrt den Mythos aber nur um den Preis seiner Er-
starrung, aus der die Lektire ihn herausfithrt. Keats bettet dabei den Umgang
mit dem Kunstwerk in die menschliche Lebenspraxis iberhaupt ein unter dem
Gesichtspunkt ihrer fortdauernden Humanisierung.

30

William Turner, Heaped Thundercloud over

Sea and Sand (Getlirmte Gewitterwolke diber
Meer und Strand), um 1835/40

Aquarell und Deckfarbe auf Papier, 22,5x29,1cm
Foto: akg-images

Fritz Wefelmeyer war Head of English an der Univer-
sitdt von Sunderland in England. Davor hat er an den
Universitaten von Frankfurt am Main und Oxford
unterrichtet, an denen er, ebenso wie an der Univer-
sitdt Heidelberg, auch studiert hat. Er hat zu ver-
schiedenen Bereichen der Literatur, etwa der Auto-
biographie, des Romans und der Dichtung, aber auch
des Reiseberichts und der Literaturverfilmung, verof-
fentlicht. Dabei hat er sich wiederholt mit Goethe,
aber auch mit Herder und J.M.R. Lenz beschiftigt.
Daneben stehen Verdffentlichungen u.a. zu Samuel
Beckett, Edward Said und zur Kulturtheorie.







SHAKESPEARE UND NOVALIS
EINE INSPIRIERENDE BEGEGNUNG

Shakespeare: Mann ohne Eigenschaften

Ein beliebter Spieler; — niemand ahnte, dass er der Dichter des Menschen-
geschlechts war; und das Geheimnis wurde vor Dichtern und Intellektuellen
ebenso treu gehiitet wie vor Hiflingen und frivolen Menschen.

Sein Geist ist der Horizont, iiber den wir gegenwdrtig nicht hinausblicken.
Ralph Waldo Emerson’

Zu Beginn des Jahres 2023 jahrt sich zum 400. Mal die Veroffentlichung des
ersten Folios der Theaterstiicke von William Shakespeare im Jahr 1623. Der
Jahrestag dieser Veréffentlichung ist fir die deutsche Literaturwelt von ebenso
groler geistiger Bedeutung wie fiir die englische Literaturwelt. Shakespeares
Einfluss auf die deutsche Literatur begann schon sehr frith mit der Auffihrung
seiner Stiicke in Mitteleuropa, aber sein Ruf gewann in der Sturm-und-Drang-
Ara und in der darauffolgenden romantischen Epoche enorm an Bedeutung.
Schriftsteller und Dichter empfingen Shakespeare als den groflen Befreier der
Vorstellungskraft. In der Tat klangen die Worte, mit denen sie Shakespeare
lobten, manchmal wie die Worte, mit denen sie eines der Wunder in den Evan-
gelien beschrieben. Goethes enthusiastische AuBerung aus dem Jahr 1771 ist
dafiir typisch.

«Die erste Seite, die ich in ihm las, machte mich auf zeitlebens ihm eigen,
und wie ich mit dem ersten Stiicke fertig war, stand ich wie ein Blindgeborner,
dem eine Wunderhand das Gesicht in einem Augenblicke schenkt. Ich erkann-
te, ich fihlte aufs lebhafteste meine Existenz um eine Unendlichkeit erweitert,
alles war mir neu, unbekannt, und das ungewohnte Licht machte mir Augen-
schmerzen. Nach und nach lernte ich sehen, und, dank sei meinem erkenntli-
chen Genius, ich fihle noch immer lebhaft, was ich gewonnen habe.»*

Auch Ralph Waldo Emerson, einer der groflen Bewunderer Goethes, er-
kannte den enormen Einfluss, den Shakespeare auf die deutsche Literatur hat-
te. Emerson nannte Shakespeare den «Dichter des Menschengeschlechts».

«... mit der Einfithrung von Shakespeare ins Deutsche durch Lessing und der
Ubersetzung seiner Werke durch Wieland und Schlegel war der rasche Auf-
schwung der deutschen Literatur am engsten verbunden. Erst im neunzehnten
Jahrhundert, dessen spekulatives Genie eine Art lebendiger Hamlet ist, konnte
die Tragddie des Hamlet so staunende Leser finden. Jetzt sind Literatur, Philo-
sophie und Denken shakespeareisiert. Sein Geist ist der Horizont, tiber den wir
gegenwdrtig nicht hinausblicken.»’

Es tberrascht nicht, dass Rudolf Steiner hiufig tiber Shakespeare sprach. In
der Tat zeigt die allerletzte Vorlesung des Kurses Sprachgestaltung und Dramati-
sche Kunst vom 23. September 1924, wie Rudolf Steiner den dritten Akt, Szene 1
aus Hamlet, bespricht. Schon viel friher, im Jahr 1902, sprach Rudolf Steiner
Uber Shakespeare und sagte unverbliimt, dass nur der Mann Shakespeare, der
Schauspieler aus Stratford, ein Mensch, der mit dem téglichen Geschift eines
Theaters griindlich vertraut war, die Stiicke geschrieben haben konnte.

Warum musste Rudolf Steiner das sagen?

Ist es nicht eine Selbstverstandlichkeit, dass Shakespeare «Shakespeare» war?

Nun, nein.

32

1 Ralph Waldo Emerson: «Representative Men:
Shakespeare; or, the Poet.» Ralph Waldo Emerson
Collection. E-book ed., Independently Published.
2021, abgerufen am 17.1. 2023: https://emerson-
central.com/texts/representative-men/shakes-
peare-the-poet/

2 Johann Wolfgang von Goethe: «Zum Shakespeare-
Tagy, in: ders.: Goethes Werke. Kunst und Literatur,
Bd. 12, hg. v. Erich Trunz und Hans Joachim
Schrimpf, Miinchen 1981, S. 224 .

3 vgl. Anmerkung 1.



33

Bruce Donehower | Shakespeare und Novalis

Schon zu Rudolf Steiners Zeiten gab es Verschworungstheorien, die das
Gegenteil behaupteten: dass der Schauspieler aus Stratford, William Shakes-
peare, der am wenigsten qualifizierte Mensch sei, um «Dichter des Menschenge-
schlechts» zu sein. Diese «authorship controversies» begannen im achtzehnten
Jahrhundert und gewannen im neunzehnten und zwanzigsten Jahrhundert bis
in unsere Zeit hinein an Bedeutung. Die Theorien besagen, dass nur ein Aristo-
krat mit einer sehr guten Ausbildung, einem privilegierten Zugang zur Elite-
gesellschaft und tadellosen Verbindungen zur Oberschicht die unsterblichen
Dramen verfasst haben kann. Verschiedene Ersatzmadnner wurden kostimiert
und in den Mittelpunkt geriickt. Zu Steiners Zeiten war es Francis Bacon, der
die Hauptrolle spielte. In unserer Zeit ist es der Graf von Oxford.

Aber Rudolf Steiner bestand darauf, dass William Shakespeare, der Schau-
spieler aus Stratford, die Stiicke geschrieben hat. Und obwohl Rudolf Steiner
meines Wissens nie einen detaillierten karmischen Hintergrund fiir Shakes-
peares frithere Inkarnationen geliefert hat, ist er sicherlich nie von seiner Be-
hauptung abgewichen, dass Shakespeare «Shakespeare» war.

Rudolf Steiners Aussage beruht auf dem Wissen, dass Shakespeare die De-
tails seiner persénlichen Biografie nicht zu nutzen brauchte, um seine unsterb-
lichen Dichtungen zu schaffen. Warum? Weil Shakespeare sich nicht auf seine
Biografie stiitzte, sondern auf seine Vorstellungskraft.

Nun koénnten wir uns zuriicklehnen und fragen: Welchen Unterschied
macht es, ob Shakespeare «Shakespeare» war oder jemand anderes? Wir haben
die Stiicke, und das ist das Wichtigste.

Aber vom geisteswissenschaftlichen Standpunkt aus macht es einen groflen
Unterschied, wie Rudolf Steiner erkannte. Die Kontroverse um die Urheber-
schaft sagt viel dariiber aus, wie wir als zeitgendssische Individuen des 21. Jahr-
hunderts den geistigen Menschen und die Imagination sehen.

«Imagination» ist ein Wort, das im Laufe der Jahrhunderte einen erheb-
lichen Bedeutungswandel erfahren hat. Rudolf Steiners Aussage, dass der
Schauspieler aus Stratford der Shakespeare war, der die Stiicke schrieb, beruht
auf einer geistigen Auffassung der menschlichen Vorstellungskraft, die heute
nicht mehr so populir ist. Heutzutage glauben viele Menschen, dass es selbst-
verstiandlich ist, dass ein Schriftsteller aus der gelebten Erfahrung herausarbei-
ten muss. «Schreib, was du kennst!» ist das erste Gebot, das ein Student in
einer Schreibwerkstatt erhalt, und damit ist gemeint: «Schreib, was du gelebt
und erlebt hast!» Dahinter steht die Uberzeugung, dass die Biografie das Roh-
material fiir die Literatur liefert. Betrachtet man in diesem Sinne die wenig
aufschlussreiche und spérliche Biografie von William Shakespeare, so kann
man leicht eine Diskrepanz zwischen den bekannten Fakten aus Shakespeares
Leben und dem enormen Reichtum der Stiicke feststellen. So erscheint vielen
das Argument logisch, dass kein Schauspieler vom Lande die Werke Shakes-
peares geschrieben haben kann. Eine solche Person hitte nicht die erforder-
lichen privilegierten Lebenserfahrungen! Der wahre «Shakespeare» muss eine
Person mit gehobener Abstammung gewesen sein, kein Scharlatan, der «wenig
Latein und noch weniger Griechisch» konnte.

Doch Rudolf Steiner hielt es aus seiner geisteswissenschaftlichen Sicht fiir
falsch, Shakespeares Biografie aus den Stiicken und Gedichten zusammen-
setzen zu wollen. Rudolf Steiner betonte nicht nur, dass einzig ein Mann des
Theaters die nétige Lebenserfahrung hatte, um die Dramen zu schreiben, er
betonte auch nachdriicklich, dass Shakespeares grofites Talent in der Fahigkeit
lag, seine eigene Persénlichkeit beim Schreiben zuriickzustellen. Shakespeare
wurde regelrecht zu dem, was er sich vorstellte.



Bruce Donehower | Shakespeare und Novalis

«Aus einer Anzahl seiner letzten Werke wollen dann einige seiner Biogra-
phen und Schilderer auf tribe Erfahrungen und Erlebnisse schlieRen, die der
Dichter in jener Zeit gehabt und die ihn zu einer bitteren Lebensauffassung
gefihrt hiatten. Doch ist eine solche Folgerung bei Shakespeare gerade sehr
schwer zu begriinden, da er wie kein anderer Dichter hinter seinen Figuren
zurlcktritt. Nicht was er Gber eine Sache denkt, bringt er durch den Mund
seiner Gestalten zum Ausdruck, sondern er 148t jede einzelne ihrem Charakter
gemif denken und handeln.

MauRig erscheint daher auch die Frage, welchen Standpunkt Shakespeare selbst
den verschiedenen Figuren gegeniiber einnahm. Nicht Shakespeare [...], Hamlet
griibelt Gber Sein oder Nichtsein; er erschrickt vor dem Geiste des Vaters, wie
Macbeth vor den Hexen auf der Heide. Ob Shakespeare an Hexen, an Geister ge-
glaubt, ob er ein Glaubiger, ein Freigeist gewesen, es kommt hierbei gar nicht in
Betracht. Er stellte sich die Frage: Wie muf ein Geist, eine Hexe auf der Bithne
sich darstellen, um die Wirkung auf den Zuhorer auszuiiben, die er beabsichtigte.
Und daB die Wirkung der Shakespeareschen Gestalten bis heute die gleich grofle
geblieben ist, beweist eben, wie er sich diese Frage beantwortete.»

Eine inspirierende Begegnung
So wie Shakespeare den Geist und die Vorstellungskraft Goethes in einem ent-
scheidenden Moment seines Lebens erweckte, so inspirierte Shakespeare auch
Novalis.

Und Rudolf Steiner sprach nur wenige Tage vor seiner letzten Ansprache,
die er Novalis widmete, von Shakespeare. Man konnte sagen, dass Shakespeare
und Novalis sich in Rudolf Steiner gewissermaflen in den Tagen vor seiner
Krankheit und seinem Ausscheiden aus dem Leben begegneten.

Gab es eine geheimnisvolle und bedeutende literarische Freundschaft zwi-
schen dem Mann aus Stratford und dem kleinen Verwaltungsjuristen Fritz von
Hardenberg?

Ja, in der Tat.

Das entscheidende existenzielle Ereignis im Leben von Friedrich von Har-
denberg, dem Dichter Novalis, war bekanntlich der Tod seiner Verlobten So-
phie von Kihn im Méirz 1797. Wir sind in der glicklichen Lage, iber ein Ta-
gebuch zu verfiigen, das Hardenberg vom 18. April 1797 bis zum 6. Juli 1797
gefithrt hat und das einen tédglichen Bericht iiber Hardenbergs Innenleben
in den Wochen nach Sophies Tod enthilt. In diesen Wochen begann in Har-
denberg eine dramatische Wandlung seiner Identitit. Ausgehend von einem
Tiefpunkt der Trauer und Verzweiflung bewegte er sich allmahlich von Selbst-
mordgedanken iiber die Akzeptanz des Schicksals bis hin zu einem ddmmern-
den Bewusstsein seiner hoheren Bestimmung und seiner Identitit als Dichter.
Wihrend der literarische Einfluss Goethes auf Hardenberg in dieser Zeit der
Krise viel beachtet wurde, beeinflusste auch Shakespeare diesen Wandel auf
subtile, aber prazise Weise.

Es ist eine gut dokumentierte Ironie, dass Hardenberg am 13. Mai 1797,
etwa in der Mitte seines Trauertagebuchs, von seinem Freund Friedrich Schle-
gel eine neue Ubersetzung von Romeo und Juliet erhielt.” Am selben Tag, dem
13. Mai, besuchte er das Grab von Sophie und erlebte sein berithmtes Graber-
lebnis - ein Ereignis, das Rudolf Steiner mit dem Erlebnis des Paulus vor den
Toren von Damaskus verglich.

Ausgehend von dieser Einschitzung konnte man erwarten, dass der Tage-
bucheintrag fir den 13. Mai besonders bemerkenswert und dramatisch ist. Tat-
sachlich aber ist der Eintrag fir diesen Tag eher untertrieben.

34

William Turner, Wimereux, aus: Ambleteuse and
Wimereux Sketchbook, 1845

Bleistift und Aquarell auf Papier, 23,8 x33,6cm
Foto: akg-images

4 Rudolf Steiner: Uber Philosophie, Geschichte und
Literatur, GA 51, Dornach 1983, S. 71.

5 Hardenberg erhielt den ersten Band von August
Wilhelm Schlegels Ubersetzung der Dramen
Shakespeares. Zuvor kannte Hardenberg Shake-
speare jedoch nur durch die populdren Uberset-
zungen Wielands. Im November 1797 driickte
Hardenberg seine Wertschdtzung fiir Shakes-
peare und Schlegels Ubersetzungen mit diesen
Worten aus: «<Am Ende ist alle Pdesie Uberset-
zung. Ich bin iberzeugt, dass der deutsche
Shakespeare besser als der Englische ist. Auf
den Hamlet freue ich mich wie ein Kind.« in: No-
valis. Schriften. Hg. Paul Kluckhohn und Richard
Samuel. 5 Bande, Stuttgart, W. Kohlhammer Ver-
lag, 1960, hier Band IV, S. 237.







Bruce Donehower | Shakespeare und Novalis

«Frith um 5 Uhr stand ich auf. Es war sehr schon Wetter. Der Morgen vergieng;
ohne, dass ich viel that. Der Hauptmann Rockenthien und seine Schwigerin und
Kinder kamen. Ich kriegte einen Brief von Schlegel mit dem 1sten Theil der neuen
Shakespeareschen Ubersetzung. Nach Tisch ging ich spatzieren - dann Kaffee -
das Wetter triibte sich — erst Gewitter dann wolkig und stirmisch - sehr listern -
ich fing an in Shakesp[eare] zu lesen - ich las mich recht hinein. Abends ging ich
zu Sophien. Dort war ich unbeschreiblich freudig - aufblitzende Enthusiasmus
Momente - Das Grab blies ich wie Staub, vor mir hin - Jahrhunderte waren wie
Momente - ihre Nahe war fithlbar - ich glaube sie solle immer vortreten - Wie ich
nach Hause kam - hatte ich einige Rithrungen im Gesprich mit Machere. Sonst
war ich den ganzen Tag sehr vergniigt. Niebekker war nachmittags da. Abends
hatte ich noch einige gute Ideen. Shakespeare gab mir viel zu dencken.»’

In einem Artikel mit dem Titel Novalis und Shakespeare untersuchte Helmut
Rehder die eindeutigen Affinititen zwischen Hardenbergs Erfahrung an So-
phies Grab mit ihrer auffélligen Ahnlichkeit zur dritten Hymne an die Nacht
und die bemerkenswerten poetischen Affinitaten, die diese Exfahrung und die
Hymne zu der beriithmten Grabszene in Romeo und Juliet aufweisen. Er stellt
fest, dass Romeo, dhnlich wie Hardenberg, sich «eines Absoluten bewusst wird,
der Realitit einer Existenz, die exklusiv und unersetzlich ist».”

Doch obwohl es sicherlich stimmt, dass die Bilder und die Sprache von
Shakespeares Stiick Ahnlichkeit mit der Sprache und den Bildern der dritten
Hymne an die Nacht haben, finden wir in Hardenbergs Tagebuch nur sehr wenig
von dieser Sprache. Wenn Shakespeare tiber die entscheidende Szene in Romeo
und Juliet die Erfahrung Hardenbergs am 13. Mai beeinflusst hitte, konnten
wir mehr Beweise in dem Tagebuch erwarten. Stattdessen fallt der allgemeine
Mangel an Dramatik und Emotionen in dem Tagebuch auf.

Es stimmt, wie Rehder argumentiert, dass der Einfluss von Romeo zweifellos
viele Monate lang schlummerte, bis er dazu beitrug, die Poesie der Hymnen zu
inspirieren. Aber gibt es einen unmittelbareren und entscheidenderen Sinn, in
dem Shakespeare Hardenberg — dem baldigen magisch-idealistischen Dichter
Novalis - im Frihjahr 1797 «viel zu dencken» gegeben haben kénnte?

Neben Romeo and Juliet hat ein anderes Stiick und eine andere Figur von
Shakespeare in dieser Zeit entscheidenden Kontakt mit Hardenberg aufgenom-
men. Diese Figur ist Hamlet. Hardenberg erwahnt Hamlet nur ein einziges Mal
explizit in den Seiten seines Tagebuchs. Er tut dies kurz gegen Ende, in einem
Eintrag vom 29. Juni. In dieser Passage schreibt Hardenberg einfach, «Abends
mit Hamlett zu Bette» (1L, 48). Das ist nicht viel, aber in den fritheren Eintragen
des Tagebuchs finden sich sogar noch mehr entscheidende, wenn auch implizi-
te, Hinweise auf Hamlet.

Zwischen dem Beginn des Tagebuchs am 18. April und dem entscheidenden
Erlebnis am 13. Mai gibt Hardenberg immer wieder an, dass er mit der Lektiire
und Wiederholung von Goethes Roman Wilkelm Meisters Lehrjahre beschiftigt
sei. In den Eintridgen vor dem 13. Mai erwdhnt er Goethes Roman insgesamt
neunzehn Mal. Es ist bezeichnend, dass ein wichtiger Teil der Handlung und
des Themas dieses einflussreichen Romans Wilhelm Meisters Betrachtung von
Hamlet betrifft. Das Beispiel von Hamlet, dem Stiick, und Hamlet, der Figur, hat
einen prigenden Einfluss auf Wilhelm Meisters Bildung. Shakespeare, den
Wilhelm Meister «mit groer Freude auch als seinen Paten anerkanntey, ist ein
Leitstern fiir Goethes jungen Helden, und ein groRer Teil von Goethes litera-
turkritischer Wiirdigung Hamlets ist in diesem Roman enthalten.

In einer bekannten Charakterisierung des Prinzen Hamlet im vierten Buch
(13. Kapitel) von Wilhelm Meister, die Rudolf Steiner in seinem letzten Vortrag

36

Ebd.,, S. 35.

Helmut Rehder: «Novalis and Shakespearey, in:
PMLA, Bd. 63, Nr. 2 (1948), Cambridge University
Press 2020, 604-624, hier S. 618.



37

8 Johann Wolfgang von Goethe: Wilhelm Meisters
Lehrjahre, in: Romane und Novellen Il, Band 7,
Hamburger Ausgabe, Verlag C. H. Beck, Miinchen
2002, S. 245ff.

Bruce Donehower | Shakespeare und Novalis

uber Sprachgestaltung und Dramatische Kunst am 23. September 1924 wieder
aufgriff, charakterisiert Wilhelm Meister gegentiber den Schauspielern Ham-
let als schwankend. Hamlet, sagt er, sei ein Mensch zwischen den Welten. Er
kann sich weder entscheiden noch sich der moralischen Autoritit des Anlasses
stellen. Wilhem zitiert Hamlets kritischste Zeilen: «<The time is out of joint: O
cursed spite, / That ever I was born to set it right!y Im Wilhelm Meister heil’t
es: «Die Zeit ist aus dem Gelenke; wehe mir, dal§ ich geboren ward, sie wieder
einzurichten»® Hamlet spricht diese Zeilen nach dem Erscheinen des Geistes
seines Vaters, einer Botschaft aus der Geisterwelt, die Hamlets Schicksal ent-
scheidend pragt. Wilhelm Meister fahrt dann kommentierend fort: «In diesen
Worten, diinkt mich, liegt der Schlissel zu Hamlets ganzem Betragen, und mir
ist deutlich, da Shakespeare habe schildern wollen: eine grole Tat auf eine
Seele gelegt, die der Tat nicht gewachsen ist. Und in diesem Sinne find ich das
Stiick durchgéngig gearbeitet. Hier wird ein Eichbaum in ein késtliches Gefal§
gepflanzt, das nur liebliche Blumen in seinen Schol§ hatte aufnehmen sollen;
die Wurzeln dehnen aus, das GefaRl wird zernichtet.

Ein schénes, reines, edles, hochst moralisches Wesen ohne die sinnliche
Starke, die den Helden macht, geht unter einer Last zugrunde, die es weder tra-
gen noch abwerfen kann; jede Pflicht ist ihm heilig, diese zu schwer. Das Un-
mogliche wird von ihm gefordert, nicht das Unmégliche an sich, sondern das,
was ihm unméglich ist. Wie er sich windet, dreht, dngstigt, vor- und zuriick-
tritt, immer erinnert wird, sich immer erinnert und zuletzt fast seinen Zweck
aus dem Sinne verliert, ohne doch jemals wieder froh zu werden.»

Aus Wilhelm Meisters Sicht besteht die Herausforderung fir Hamlet also
darin, die Last zu schultern, die ihm durch seine Erfahrung des Ubersinnlichen
auferlegt wird — wie sie der Geist seines Vaters verkorpert. Und fir ihn scheint
Hamlet zu scheitern.

Doch Wilhelm Meister liest Shakespeares Stiick falsch und tbersieht, was
andere Leser auch oft falsch lesen: den seltsamen fiinften Akt und die Veran-
derung, die Hamlet wihrend seiner Seereise nach England durchmacht. Denn
wie Harold Bloom, James Shapiro und viele andere Gelehrte festgestellt ha-
ben, haben wir es im funften Akt keineswegs mit demselben Hamlet zu tun.
Im Gegenteil, Hamlets Charakter ist durch diesen letzten Akt, der auf einem
Friedhof mit zwei Clowns beginnt, die ein Grab fiir Hamlets Freundin aushe-
ben, unermesslich komplexer und geheimnisvoller geworden.

Der Hamlet im finften Akt ist nicht derselbe Hamlet, den wir in den ersten
vier Akten gesehen haben. Irgendetwas ist mit Hamlet wihrend der Reise nach
und von England passiert. Aber es ist etwas, das wir nicht gesehen haben. Wir er-
fahren von dieser Verdnderung nur in den Zeilen, die wohl den Hoéhepunkt des
gesamten Dramas darstellen. Sie stehen in Akt V, Szene 2, kurz bevor Hamlet das
Duell mit Laertes beginnt. Er spricht zu Horatio: «Not a whit, we defy augury:
there’s a special providence in the fall of a sparrow. If it be now, ‘tis not to come;
if it be not to come, it will be now; if it be not now, yet it will come: the readiness
is all: since no man has aught of what he leaves, what is’t to leave betimes? Let be.»

Hier zeigt Hamlet, dass er «<Hamlet» Giberwunden hat. Das schwankende
«Ich», welches der zweifelnde Hamlet war, das von streitenden Didmonen der
Persoénlichkeit bedrangt wurde, hat diese Konflikte iberwunden. Hamlet hat
Gelassenheit und Besonnenheit erreicht; er kann die unlésbaren Konflikte
und Widerspriiche der biografischen Personlichkeit von einem héheren Stand-
punkt geistiger Reife und Gelassenheit aus betrachten.

Man kénnte diese Errungenschaft die Geburt der Bewusstseinsseele nen-
nen. In dem Theaterstiick Hamlet sehen wir den gesamten Prozess dieser Ge-



Bruce Donehower | Shakespeare und Novalis

burt. So liest Owen Barfield das Drama Hamlet, und in seinem Essay The Form
of Hamlet beschreibt er die Errungenschaft von Hamlet mit Bezug auf Rudolf
Steiner.

«Jetzt 16st sich zum ersten Mal ein vollig selbstbewusstes Ich vom Rest der
geistigen Welt, die in seinem Unbewussten herrscht. Endlich voll verantwort-
lich fir sein eigenes Handeln, wird er der unbewussten Fihrung der Geister
beraubt, an die er sich bisher angelehnt hat. Dies wird von Steiner (in diesem
Fall mit besonderem Bezug auf Hamlet) in der ersten Vorlesung des Kurses
tber das Markusevangelium auf erhellende Weise beschrieben. [..] Die Seele
muss sich selbst entscheiden und aus eigenem Antrieb heraus positiv handeln.»’

Friedrich von Hardenberg stellt zu Beginn seines Tagebuchs zwei wider-
sprichliche Entscheidungen vor: Selbstmord oder Selbstbeherrschung. Vom 18.
April bis zum Ende des Tagebuchs Anfang Juli schwankt er vor Unentschlos-
senheit. Er schluckt weder Gift noch ertrinkt. Er beobachtet sich weiterhin
aufmerksam, liest und schreibt weiter. Und wahrend dieser Zeit des Beobach-
tens und Schwankens ist die Figur des Hamlet durch Goethes Roman Wilhelm
Meister stindig vor seinen Augen. Wie aus Hardenbergs Tagebuch hervorgeht,
hat Hardenberg Goethes Roman oft gelesen und studiert. «Er kannte ihn fast
auswendigy, wie Joachim Mahl bemerkt.”

Dann, an einem der wohl wichtigsten Tage in Hardenbergs Leben, tritt Goe-
thes literarische Darstellung des Prinzen Hamlet in den Hintergrund, und an
ihre Stelle tritt der Barde William Shakespeare. Dies geschieht am 13. Mali, als
Hardenberg A.W. Schlegels neue Ubersetzungen von Shakespeare und einen
Brief von Friedrich Schlegel erhilt, in dem dieser ihn ermahnt, Shakespeares
Genie neu zu bewerten.

Hardenberg verlagert seine Aufmerksamkeit von einem sekundédren Text -
Goethes Interpretationen von Shakespeare, die wir in Wilhelm Meister durch
seine vom Erzdhler zudem leicht ironisierte Figur Wilhelm Meister finden -
auf einen primiren Text, auf das Stiick selbst. Er verlagert auch seine Aufmerk-
samkeit auf William Shakespeare. Von diesem Moment an bis zum Schluss des
Tagebuchs finden wir nur noch zwei weitere Hinweise auf Goethes Wilhelm
Meister. Goethe tritt zurtick, und Shakespeare und Hamlet treten hervor. Dies
ist jedoch nicht der schwankende Hamlet der ersten vier Akte von Shakes-
peares Stiick, den Goethe im Wilhelm Meister beschreibt und der mit Wilhelm
Meister selbst eng verwoben ist, da dieser selbst schwankend ist und sein Ziel
und die Freiheit noch nicht gefunden hat, sondern der freigewordene Hamlet
von Shakespeares vollstindigem Drama. Um den Unterschied zu wiederholen:
Der Hamlet des fiinften Aktes hat einen Weg in die Freiheit gefunden; er ist in
der Lage, die Konflikte und Widerspriiche der Biografie geistig zu iberwinden.
Auch Hardenberg gelingt dieser Durchbruch.

Die letzten Seiten des Tagebuchs, auf denen die Ereignisse zwischen dem 16.
und 29. Juni beschrieben werden, sind ein Beweis dafiir. In den Tagen davor
zeigte Hardenberg noch den Einfluss seiner Lektire von Romeo und Juliet, wie
am 13. Juni, als er schreibt: «Sie ist gestorben - so starb ich auch - die Welt ist
6de» (IV, 46). Die Ereignisse scheinen auf ein tragisches oder vielleicht rihrse-
liges Ende zuzusteuern. Doch dann plétzlich, unerwartet, fithrt das Tagebuch
einen Szenenwechsel ein. Die Tage vom 16. bis 29. Juni vergehen in einer Flut
von Besuchen, Reisen und Gesprichen. Diese Tage werden in einem einzigen
langen Eintrag am 29. Juni festgehalten. Anders als in den vorangegangenen
Eintrégen gibt es keine herausragenden Hinweise auf Selbstmord oder Ver-
zweiflung.” Hardenberg berichtet, dass er Zeit damit verbrachte, sich mit sei-
nen Eltern tber seine berufliche Laufbahn und seinen Lebensweg zu beraten,

9

10

38

Owen Barfield: Romanticism Comes of Age. Midd-
leton, Connecticut, Wesleyan UP, 1966, S.109.
Vgl. hierzu Joachim Mahl: «Novalis' Wilhelm
Meister Studien des Jahres 1797». Neophilologus
47 (1963), S. 286-305.

Novalis erwdhnt tatsdchlich ein letztes Mal den
Selbstmord und rdumt ein, dass sein «Ent-
schluss [zu sterben] unerschiitterlich bleibty,
aber der Tonfall hat sich auf subtile Weise gedn-
dert. Ein Gefiihl der stoischen Entschlossenheit,
eine Akzeptanz des Schicksals und der Vorse-
hung hat an diesem Punkt Einzug in das Tage-
buch gehalten. Man konnte meinen, dass Nova-
lis sich seiner «Entscheidungy in dem Sinne
hingegeben hat, wie Hamlet sich den sich ent-
faltenden Ereignissen in Shakespeares fiinftem
Akt hingegeben hat. Sie haben sich beide ent-
schieden: «Let bey.



39

12

Rudolf Steiner und Novalis haben beide eine

wichtige Beziehung zu Schelling und insbeson-
dere zu den Texten, die Schelling in den 1790er
Jahren schrieb und die Novalis in diesem Tage-

bucheintrag erwahnt. Ich habe diese zweite «in-

spirierende Begegnungy in einem Videovortrag
untersucht, den Sie hier ansehen kdnnen:
https://vimeo.com/745643844.

Owen Barfield: Romanticism Comes of Age. Midd-

leton, Connecticut, Wesleyan UP, 1966, S. 120.

Bruce Donehower | Shakespeare und Novalis

und dass er sich durch einen Brief von Friedrich Schlegel inspiriert fihlte, der
seine philosophischen Krifte wieder in Bewegung setzte.

Und nun kommen wir zum Hoéhepunkt dieses ganzen Prozesses.

«Gestern [28. Juni] frith schrieb ich philosophische Gedanken von Wert
auf - las in Schellings Briefen tiber Dogm[atismus] und Kritic[ismus], fuhr mit
meinem Vater nach Késen — schrieb nachmittags an Karl - gieng zu Severin
und Abends mit Hamlet zu Bette. Heute friih las ich in Schellings Ich* - in
Schlegels Griechen - und macht die Rechnung fiir den Vater. Nach Tisch las
ich wieder in den Griechen - ging spatzieren und fantasirte mir, was ich wohl
beginnen wiirde, wenn ich Churfirst von Sachsen wire. Zu Hause machte ich
mich an den Messkatalog - versuchte eine Ubersicht desselben. Miide von die-
ser Beschaftigung gieng ich abermals aus — das Wetter war herrlich - und ich
machte literarische Pline. Besonders gefiel mir die Idee eines Journals, unter
dem Titel: Beitrdge zu einer wissenschaftlichen Geschichte der Menschheit.
[.] Mein Kopf war diesen Abend sehr hell. Ich fithle mich iberhaupt um man-
chen Schritt vorgeriickt. Auch mein Gedichtnis, meine Beobachtungsgabe
und mein Ausdruck gewinnt. Meine Besonnenheit muss aber noch sehr steigen.
Es gibt noch unendliche Lacunen. Mein Entschluss steht ganz unwandelbar.
Seit der Reise nach d[em]Rosstrapp bin ich wieder ziemlich mit mir zufrieden -
Es muss aber immer besser werden - Besonnenheit und Ruhe ist die Hauptsa-
che.» (IV, 48)

Auch wenn es «Rickfille» gibt, so entfernt Novalis sich doch von der Rolle
des selbstmordgefahrdeten jugendlichen Romeo oder der Rolle des schwan-
kenden Hamlet. In Shakespeares Stiick unterstreichen die ersten vier Akte des
Stiicks (mit ihren Szenen des Lauschens, Spionierens, Verbergens und Spielens
im Spiel) die dramatische Spannung um die schwierige Geburt der Bewusst-
seinsseele. Prinz Hamlet wird geadelt, wenn er diese schwierige Geburt hin-
ter sich gebracht hat. Ironischerweise konnte man argumentieren, dass diese
Geburt an Ophelias Grab stattfindet. Owen Barfield hat zum Beispiel in dem
bereits erwihnten Essay The Form of Hamlet darauf hingewiesen, «wie eng die
Bewusstseinsseele mit der Erfahrung und insbesondere der imaginativen Er-
fahrung des Todes verbunden ist».”* Sowohl fir Hamlet als auch fiir Harden-
berg gilt: Wenn jeder diese Schwelle des Nichts iiberschreitet, dann wird aus
diesem Nichts heraus die Schépfung méglich. In Shakespeares Drama kann
Prinz Hamlet mit geistig reifer Vorstellungskraft und Intuition leben. Er zau-
dert nicht mehr. Er handelt.

Eine solche moralische Intuition kann jedoch nicht aus der Befolgung au-
Rerer Regeln oder aus einer begrindeten Antwort auf aullere Ehr- und Ver-
haltenskodizes entstehen. Sie kann nicht einmal als Reaktion auf eine Offen-
barung aus der Gbersinnlichen Welt entstehen — zum Beispiel durch den Geist
des Vaters. Sie muss vielmehr aus der geistigen Vorstellung erwachsen, sich
selbst zu beherrschen um so zu einem freien und ethischen Individuum zu
werden. Hamlet erreicht diese Vorstellung am Ende von Shakespeares Drama.
Und auf den letzten Seiten des Tagebuchs von 1797 finden wir Hinweise, dass
Hardenberg dieses groe Werk der Seelenalchemie im Hintergrund hatte.

In einem Brief an Friedrich Schlegel schrieb Hardenberg zu dieser Zeit (25.
Mai 1797): «Merckwurdig ist es, dass Du mir jetzt Romeo schicktest — Ich habe
ihn oft gelesen. Es ist ein tiefer Sinn in dem, was Du sagst, dass hier mehr, als
Péesie, sey. Jetzt fang ich an zu ahnden, was S[hakepeare] so einzig macht. Er
durfte leicht divinatorische Anlagen entwickeln.» (IV, 227)

Auch wenn man nicht allzu sehr auf einem direkten, exoterischen Ein-
fluss bestehen kann, kann man vom poetischen, spirituellen und literarischen



Bruce Donehower | Shakespeare und Novalis

Standpunkt aus formulieren, dass etwas ganz Bedeutendes geschehen ist.
Shakespeare, der Rosenkreuzer, der Magus der Imagination, hat den zukinf-
tigen Dichter des magischen Idealismus in einem duferst wichtigen Krisen-
moment in Hardenbergs Biografie inspiriert.

Shakespeare stellt Hardenberg drei Figuren vor: Romeo, Hamlet und Shake-
speare selbst. In Romeo erblickte Hardenberg die Poesie der Nacht, der Liebe
und des Todes. In Hamlet erblickte Hardenberg die Poesie der erwachenden
Bewusstseinsseele. Aber in Shakespeare selbst, dem Schauspieler aus Stratford,
erblickte Hardenberg eine Andeutung einer Lebenspraxis, die mehr als «Poe-
sie» war.

Novalis nannte diese Praxis magischen Idealismus. Wie im Drama Hamlet
hatte Hardenberg den Weg durch die Zweifel, Konflikte und Widerspriiche
der Personlichkeit zu einem geistigen Verstindnis der Identitit gefunden.
Nachdem Hardenberg diese Entdeckung in der Imagination gemacht hatte,
nannte er sich Novalis: «einen glinzenden Vorboten» der Weisheitstradition
des Menschen, einer Tradition, die unter verschiedenen Namen bekannt ist,
einschlieflich der Geisteswissenschaft.

40

William Turner, Stormy Sea with Dolphins
(Stiirmische See mit Delphinen), um 1835/40
01 auf Leinwand, 90,2 x 121,2cm

Foto: akg-images

Weitere Literatur:

— Rudolf Steiner: Shakespeare: Becoming Human:
3 lectures, Dornach and Stratford-on-Avon,
1920-1922; Rudolf Steiner's report on the Strat-
ford Shakespeare Festival of 1922. New York,
Steinerbooks, 2016.

— Marie Steiner von Sivers: Sprachgestaltung und
Dramatische Kunst. Dornach: Rudolf Steiner Ver-
lag, 1981.

Bruce Donehower, Ph. D. (UC Davis), ist der Repra-
sentant des Collegiums der Sektion fiir Schone Wis-
senschaften (Literary Arts and Humanities) der
School for Spiritual Science in North America. Dr.
Donehower ist ein Dichter, Autor, Musiker und Ge-
lehrter der britischen und deutschen Romantik mit
einem besonderen Interesse an Novalis und der
deutschen Friihromantik. Weitere Informationen
finden Sie auf der Website TheLiteraryArts.com.






DENKEN IST ANWESENHEIT IM GEISTE
MEHDI HAIRI YAZDI

Was ist Denken? Was ist sein Zweck? Was bedeutet Denken in der Gesamt-
heit der menschlichen Natur und im gesamten Plan der Schépfung? Diesen
Fragen geht, unabhingig davon, was seit Descartes in der westlichen Welt vor
allem im diskursiven Denken sich entwickelte, tiefgreifend und eigenstin-
dig Mehdi Hairi Yazdi (1923-1999) nach. Mehdi Yazdi wurde in Iran geboren
und ist aufgewachsen in einer Familie von hochgebildeten Akademikern und
Geistlichen, die Lehrer in der schiitischen Philosophie und Theologie waren.
Er hat eine klassische Ausbildung in Philosophie, Theologie und Irfan an der
Universitit in Ghom genossen — das wichtigste Zentrum fir dieses Studien-
gebiet. Spiter studierte er an der Universitdt in Teheran, wo er 1952 seinen
Doktortitel in Theologie erlangte. Er war ebenso interessiert an westlicher
Epistemologie sowie den Methoden der Wissenschaft als solche. Viele Jahre
vertiefte er sich in die Arbeiten von Avicenna (980-1037), einem universellen
Genie, das mit der neo-platonischen Schule vertraut, aber selber Peripatetiker
war und der eine Summa im Geiste der Metaphysik von Aristoteles geschrie-
ben hat. Er studierte Texte des Mathematikers und Astronomen Nasir al-Din
Tusi (1201-1274) und Mullah Sadras (1571/2-1635/40), dem Inaugurator der
persisch-philosophischen Renaissance. Aber der wichtigste Lehrer Yazdis,
dem man in jeder seiner Schriften immer wieder begegnet, war Shihab al-Din
Yahya Sohrawardi (1154-1191).

Aus den Lehrschriften Zarathustras und den Werken der neo-platonischen
Schule, die aber auch die Gedankenwelt der Peripatetiker und von Avicen-
na mit einschlief3t, hat Sohrawardi einen ganz neuen Anfang des iranischens
Denkens initiiert, der von ihm als Sonnenaufgang bezeichnet wurde. Das war
keine Metapher, sondern eine reale Erfahrung: Es ist das Denklicht, das in
der Seele aufgeht und sie nicht nur erleuchtet, sondern sie mit dem schépfe-
rischen Vermogen des Erkennens beschenkt. Es ist die Prisenz des Geistes in
der Seele: Denken im Lichte des Geistes.

Wihrend seines Aufenthaltes in Kanada (Toronto) und in den USA (Michi-
gan) studierte er mit der gleichen Leidenschaft die Werke von Kant, Hegel,
James, Russell, Wittgenstein und von persischen Philosophen in Iran.

Mit dieser tief verwurzelten Verbindung zur uralten Denktradition Irans
versenkte er sich in die Problematiken, die zu dieser Zeit in der westlichen
Epistemologie diskutiert wurden, in der Hoffnung, dass dieses ihm ermog-
lichen wiirde, einen Beitrag zur islamischen Philosophie im Gesamten zu
leisten.

1979 kehrte er nach Iran zurtck, wo er bis zu seinem Tod vor allem an
der Universitidt Teheran lehrte. In einer Arbeit, The Principles of Epistemolo-
gy in islamic Philosophy, Knowledge by Presence, (1992), entwickelte Yazdi das
Thema «Erkenntnis durch Prisenz» (ilm al-hudur). Dieser Begriff stammt al-
lerdings nicht von Yazdi, sondern von Sohrawardi, der ihn zum ersten Mal
verwendet hat.

Mehdi Yazdi war nicht der einzige iranische Philosoph des zwanzigsten
Jahrhunderts, der seine Studien im Westen fortfihrte bzw. der offen war fiir
das, was sich in der Philosophie der westlichen Welt entwickelte. Aber er war
einzigartig, indem er das westliche Denken zu seinem machte, um es gegen-
Uber dem philosophischen Diskurs zu pfifen, der sich in der Islamischen Welt
entwickelt hatte. Und, umgekehrt, um das Denken des Geistes, mit dem er so



43

Christine Gruwez | Denken ist Anwesenheit im Geiste

vertraut und welches so sehr Teil von ihm war, sichtbar zu machen fir das
Licht des diskursiven Denkens, das in den letzten Jahrzehnten so vorherr-
schend im Westen wurde. Yazdis groes Thema war «Erkenntnis in und durch
Anwesenheit», was einen recht spezifischen Bewusstseinszustand voraus-
setzt — ndmlich das Aufgehen des Denklichts in der Seele.

Zwei Wege zur Erkenntnis

Yazdi unterscheidet zwei Formen der Erkenntnis: Erkenntnis durch Korres-
pondenz und Erkenntnis durch Priasenz. Um den Unterschied zu begriinden,
hat Yazdi die Denkprozesse fir diese beiden Formen phianomenologisch be-
schrieben. Thn interessierte an dieser Frage, ob eine Denkform existiert, in der
die klassische Dichotomie von Subjekt und Objekt nicht mehr maligeblich ist.
Yazdis erster Schritt in diese Richtung war zu beschreiben, was passiert, wenn
jemand sagt: «Ich denke.» Das «Ich», das sagt «Ich denke» und das «Ichy, das
denkt, sind keine zwei verschiedenen Wesenheiten; sie sind ein und dasselbe.
Ich weill aus unmittelbarer innerer Erfahrung, dass es so ist. Man muss in
diesem Fall keinen Stellvertreter einfiigen, so als ob ich mir zunédchst einen
Stellvertreter fiir mein eigenes «Ich» machen miisste, um zur Aussage zu kom-
men, dass ich denke. Es ist wichtig, zu erkennen, dass wir es hier mit einer gut
definierten Situation zu tun haben, namlich der des Denkens!

Dieses unmittelbare innere Wissen (Intuition) in der Transparenz der Er-
kenntnishandlung selbst, ist das, was Yazdi widerspruchsfrei mit Suhrawardi
«Erkenntnis durch Anwesenheit» nannte. Der Denkprozess muss daher be-
schrieben werden. Aufgrund seiner iber viele Jahre erworbenen tiefen Ver-
trautheit mit den Vertretern westlicher Philosophie (Descartes, Hume, Kant,
Hegel, aber auch Heidegger, Russell, Wittgenstein, Popper, Habermas — mit
denen er in seiner Arbeit in Dialog trat), war Yazdi fahig, mit groRer Prizi-
sion die Charakteristika des logisch-diskursiven Denkens allgemein und die
Trennung von Subjekt und Objekt im Speziellen offenzulegen. Andererseits,
was die Erkenntnis durch Anwesenheit anbelangt, konnte sich Yazdi damit
rithmen, Teil einer jahrhundertealten Tradition in der iranischen Philosophie
zu sein, in der Avicenna, Sohrawardi und Mullah Sadra nicht nur den Grund-
stein legten fiir das Denken im Lichte des Geistes, sondern, und das ist weitaus
wichtiger, eine Sprache schufen, die als Instrument gebraucht werden kann,
um die individuellen Momente dieses Denkens in seiner Natur als Prozess
auszudriicken.

Der Dreiklang des Denkprozesses
Es ist wichtig, dass Yazdi, als er in den Fuflstapfen seiner Vorgianger den Denk-
prozess beschrieb, immer in der Begrifflichkeit eines Dreiklangs sprach: Das
Erkennende, das Objekt der Erkenntnis und das Denken, das als Aktivitit
eine Briicke zwischen den beiden baut. In der analytischen Erkenntnis (im
Gegensatz zum diskursiven Denken) ist das Erkenntnisobjekt aullerhalb des-
jenigen, welches erkennt. Das Denken muss sich Darstellungen bedienen, die
bereits vorhanden sind. Die Wahrheit entsteht, wenn eine Ubereinstimmung
zwischen der Darstellung und dem Objekt aullerhalb aufgezeigt werden kann.
Diese Art der Erkenntnis hat alle méglichen Fragen nach methodischer Ge-
wissheit aufgeworfen. Die verschiedenen Standpunkte dabei (Habermas,
Popper, Russell) definieren die Westliche Philosophie heute noch immer im
Zeichen einer Dualitdt und Trennung des erkennenden Subjekts und des er-
kannten Objekts. In Erkenntnis durch Anwesenheit erscheint das Erkennt-
nisobjekt nicht in einem anderen Gefilde als dem des Erkennenden. Anders






45

William Turner, Venice with the Salute (Venedig
mit Santa Maria della Salute), um 1840-45

0l auf Leinwand, 62x92,5cm

Foto: akg-images

Christine Gruwez | Denken ist Anwesenheit im Geiste

gesagt, dasjenige, auf das die Aktivitdt des Denkens gerichtet ist, erscheint
im selben Bereich wie das, was die Denkhandlung ausfihrt. Dieser Prozess
weist auf Selbsterkenntnis hin, jedoch darf das nicht mit der Einsicht ver-
wechselt werden, in der das Selbst wie ein externes Element vor dem Blick
des Erkennenden behandelt wird und Darstellungen des Selbstes gemacht
werden missen. Auch wird der Denker nicht gleichsam zu Subjekt und Ob-
jekt. Es ist keine unio mystical Yazdi hat das mystische Erleben und seine
Ubersetzung — wieder sehen wir die grofe Bedeutung von Sprache und ihrem
Gebrauch - als besondere Form der Erkenntnis durch Anwesenheit beschrie-
ben. Aber in dieser zweiten Form der Erkenntnis bleibt das Grundmuster des
Dreiklangs das hervorstechende Charakteristikum. Es ist die Dynamik zwi-
schen den drei Elementen, die Erkenntnis zur Erkenntnis durch Anwesenheit
macht. Die Rolle des Denkens transparent zu machen, bleibt eine notwendige
Bedingung. Weder Selbstanalyse noch Fusion, sondern eine vollumfanglich
erweckte Anwesenheit im Akt des Sich-selbst-Denkens - dies lauft darauf hi-
naus, in sich selbst prisent zu sein. Es ist ein Denken, das sich selbst durch
den Prozess der Denkhandlung tragen kann. Yazdi betrachtet alle anderen Er-
kenntnisformen, etwa Erkenntnis, in der das Objekt ein externer Faktor ist,
als von diesem selbstgetragenen Denken abgeleitet. Und wihrend im Denken
durch Ubereinstimmung immer ein Faktor der Ungewissheit bleibt, der durch
den Cartesischen Zweifel tberwunden werden musste, betrachtet Yazdi die
Erkenntnis durch Anwesenheit als «Leben in der Unmittelbarkeit der Wahr-
heits. Zwischen dem Erkennenden und dem Erkenntnisobjekt ist keine Dar-
stellung, die als Briicke zwischen Subjekt und Objekt funktionieren muss.
Das Erkennende und das Erkenntnisobjekt sind beide identischer «Natur». In
der Dynamik des Erkenntnisprozesses wird das gegenseitig wahrgenommen,
und es wird zu einer Erfahrung der «Ganzheity, die mit einem Gluckserleben
verglichen werden kann.

Befreiung
Fir das diskursive Denken ist die Aufteilung in Subjekt und Objekt eine Vor-
aussetzung. Es ist dieser Dualismus zwischen Erkennendem und dem Erkennt-
nisobjekt, der dieses Denken ausmacht. Das, was ich weil} (der subjektive Pol
des Denkprozesses) und das Gewusste (der objektive Pol) missen miteinan-
der Ubereinstimmen, damit das Denken Gewissheit bietet und zur Wahrheit
fiahrt. Wissen durch Anwesenheit findet auferhalb dieses Dualismus statt. Es
ist jenseits der Aufteilung in Subjekt und Objekt. Yazdi beschreibt dies als
Befreiung von dem Zwang, Beweise zu erzeugen, denn diese Form von Er-
kenntnis braucht keinen Beweis in der Natur des Konsenses. Ein Beweis wird
benoétigt, wenn das Erkenntnisobjekt aullerhalb von mir liegt. Dann braucht
man eine Darstellung, um, man kénnte sagen, das Erkenntnisobjekt zu verin-
nerlichen. Das Konsensprinzip herrscht dann vor als Kriterium von Wahrheit
oder Unwahrheit. Dieses Prinzip kann jedoch im Falle der Erkenntnis durch
Anwesenheit nicht angewendet werden. Yazdi lehnte das Wahrheitskriterium
der Ubereinkunft nicht ab, er zeigte auf, dass dies nur anwendbar ist im Fall
logisch-diskursiven Denkens und Erkenntnis durch Konsens auf der Basis der
Aufteilung in Subjekt und Objekt. Allerdings, wenn es ein Fall der Erkenntnis
durch Anwesenheit ist, braucht man ein anderes Kriterium. Dieses Kriterium
ist in der Tatigkeit des Denkaktes vorgegeben. Die Denktdtigkeit schafft ein
einheitliches Feld, in dem das Erkennende und das Erkannte als Teil ein und
desselben Feldes erscheinen. Das Erkenntnisobjekt ist in diesem Fall imma-
nent und benotigt keinerlei Darstellung. Deshalb ist es befreit von der Not-



Christine Gruwez | Denken ist Anwesenheit im Geiste

wendigkeit, Ubereinstimmung zu zeigen. Das bedeutet nicht, dass das Erken-
nende und das Erkannte sich decken. Yazdi spricht hier von einer Korrelation
im selben Existenzfeld.

Das «lchy ist kein Ding

Die Selbsterkenntnis, die wihrend dieses Prozesses entsteht, ist fir Yazdi ein
Kklares Beispiel fiir Erkenntnis durch Prisenz. Dies ist (noch) nicht die Selbst-
erkenntnis, die im Verlaufe einer stetig zunehmenden Intensitit der Erkennt-
nisfdhigkeit entwickelt werden kann, aber es ist eine Art Vorspiel. Auch ist es
keine Selbsterkenntnis durch Psychologie, die mit Darstellungen gleich Vor-
stellungen, die nur die Aufenseite erfassen, arbeitet. Es ist Selbsterkenntnis
im Sinne von innerlich vollstindig durchscheinend werden fir sich selbst als
Realitdt. Mit anderen Worten: Nicht Erkenntnis beziiglich sich selbst, son-
dern anwesend werden in und zu sich selbst. Kein dargestelltes «Ichy, das
ein «Ding» bleibt, sondern ein «Ich», das in Anwesenheit offenbart wird. Im
einfachsten Fall, wenn ich zum Beispiel sage: «Ich weif, dass mein Nachbar
zuhause ist», ist da ein Wissen (Gegenstand des Wissens), mit dem ich mich
selbstverstdndlich verbinde tiber das «Ich», das dies weill (das Wissende). Auch
wenn ich das «Ich weil» weglasse und lediglich sage: «Mein Nachbar ist zu-
hause», verbinde ich das Wissen immer noch mit dem Wissenden, naimlich mit
mir. Bs kann kein Wissen geben, wenn es nicht gleichzeitig mit jemandem, der
weil, in Verbindung gebracht werden kann. Wenn wir uns eine Aussage wie
«Ich kenne mich» ansehen, ist es offenkundig, dass ich das «mich» als Gegen-
stand des Wissens verbinde mit dem «Ich», das weil.

Das zugrundeliegende Motiv fiir Yazdis Argument war ein unterschwelli-
ger Widerspruch zu Russell und seiner analytischen Schule. Die Realitit des
«Ichy, ob es nun auf der Seite des Wissenden oder auf der des Gegenstandes
des Wissens erscheint, kann nur mit Erkenntnis durch Anwesenheit erkannt
werden. Wenn es méglich ist, es als Darstellung (Erkenntnis durch Uberein-
stimmung) zu kennen, wird es auf ein «es» reduziert. Dann aber verliert es jede
Realitét. Es ist dann ein Wort, das willkirlich im Spiel der Sprache verwendet
werden kann. Im Falle des «Ich» aber funktioniert dieses nominalistische Spiel
nicht; Yazdi schrieb in seinem Kommentar zu einer Stelle bei Sohrawardi: dass
nur die Aussage Ich sich radikal von allen anderen Aussagen unterscheidet
und das Paradox des Subjektiven und des Objektiven, das heiflt: Ich oder Es,
in diesem Falle aufgehoben wird." Das «Ich», das Yazdi meint, in einer Linie
mit seinen grofen Vorgéngern, ist das «Ichy, das sich in seiner vollkommenen
Realitdt offenbart durch den Akt der Erkenntnis. Die Realitidt meines «Ich»
wird unmittelbar erfahren - d.h. ohne jede Mittelbarkeit! - in der Handlung
meines Denkprozesses. Es ist darauf hinzuweisen, dass er die logische Argu-
mentation von Sohrawardi anwendete, um das zu demonstrieren.

Zwischen Sohrawardi und Bertrand Russell liegen tausend Jahre, das heiflt
jedoch nicht, dass eine Gegentberstellung ihrer unterschiedlichen Wege zur
Erkenntnis nicht auch aktuell von Interesse ist. Unter allen moglichen Gegen-
stinden ist immerhin einer und nur einer, der seine Existenz nicht von einem
anderen Gegenstand ableitet, das ist das «Ich». Das «Ich» entsteht und exis-
tiert aus der Selbstbetrachtung, die sich im Akt der Erkenntnis vollzieht. «Die-
se Art von Ich kann niemals unter keinen Umstidnden zu einem Es gewandelt
werden.» («This sort of / can never be converted under any circumstances into
it or the like.»)* Yazdi sprach von einem «Ichy, das einzigartig und singuldr ge-
worden ist, in dem jede Spaltung iberwunden ist. Mehr noch, dieses «Ich» ist
gleichsam der locus manifestationis (der Ort der Offenbarung) des Wesens des

1 Vgl. hierzu: Mehdi Hairi Yazdi: The Principles in
Islamic Epistemology. Knowledge by Presence,
State University of New York, 1991, S. 711f.

2 Ebd,S. 8.

46



47

Weitere Literaturangaben:

— Henry Corbin: En Islam iranien. Aspects spirituels
et philosophiques, Tome I-1V, Gallimard, Paris 1971.

— Henry Corbin: Histoire de la philosophie islami-
que, Gallimard, Paris 1986.

- Henry Corbin: Die smaragdene Vision. Der Licht-
mensch im persischen Sufismus, Eugen Diede-
richs Verlag, Miinchen 1989.

— Navid Kermani: Gott ist schon. Das dsthetische Er-

leben des Koran, C. H. Beck, Miinchen 2000.

— K. Mommsen: Goethe und der Islam, Insel Verlag,
Frankfurt am Main 2001.

- S.H. Nasr: Islamic Philosophy in Contemporary
Persia, Curzon Press, 1996.

— S, H. Nasr: «Theology, Philosophy and Spirituali-
ty, in: Islamic Spirituality, hg. von S. H. Nasr,
New York 1991.

- Annemarie Schimmel: Sufismus. Eine Einfiihrung
in die islamische Mystik, C. H. Beck, Miinchen
2018.

- Shihab Ad-Din Sohrawardi: Opera Metaphysica et
Mystica, hg. von H. Corbin, I-Il, Paris-Téhéran 1952.

Christine Gruwez lebt in Flandern, Belgien. Sie stu-
dierte Philosophie, Altphilologie und Iranistik an der
Universitdt Lowen. Nach dem Studium war sie als
Waldorflehrerin und Dozentin in der Lehrerausbil-
dung in Antwerpen sowie dort an der Thomas More
Hochschule tdtig. Zahlreiche Forschungsreisen fiihr-
ten sie insbesondere in den Nahen und Mittleren Os-
ten. Ihre Forschungsschwerpunkte sind: Zeitgenosse
werden, Manichdismus und die Mani-Intention Ru-
dolf Steiners.

Christine Gruwez | Denken ist Anwesenheit im Geiste

Menschen und dieses Wesen selber. Denker wie Avicenna und Mullah Sadra
hatten das im Ayat an-Nur, dem Lichtvers des Koran (Sure 24:35), in dem der
Ausdruck verwendet wird nur’ala nur, «Licht iber Lichty, erfasst. Ftur Yazdi be-
deutete dieses «Anwesenheit, Prasenz». Ein modernes Beispiel, wie Erkennt-
nis und Religion sich miteinander verweben kénnen.



William Turner, Fire at the Grand
Storehouse of the Tower of London
1841, Aquarell, 23,5x32,5¢cm

Foto: akg-images



49

Marica Bodrozi¢ wurde 1973 in Dalmatien geboren.
1983 siedelte sie nach Hessen iiber. Sie schreibt Ge-

dichte, Romane, Erzdhlungen und Essays. Fiir ihr
bisheriges Werk wurde sie mit zahlreichen Preisen
ausgezeichnet, zuletzt mit dem Walter-Hasencle-
ver-Literaturpreis und dem Manés-Sperber-Litera-
turpreis fir ihr Gesamtwerk.

Marica Bodrozi¢ | Im Gesprich iiber den Krieg und das Menschsein

Wie kann ich diese Gedanken iiber den Krieg beginnen?
Nur mit einem Fragezeichen.
Das Fragezeichen bitten, mir zuzuarbeiten.

Ich kehre zum Einzelnen zuriick.

Ich kehre zuriick zur Frage.

Zur Frage nach dem Menschsein.

Ist diese Frage mein Gebet?

Immer kehre ich zum Einzelnen zuriick.

Immer kehre ich zum Menschsein zuriick.

Kann man iiberhaupt und je irgendwo anders zuriickkehren?
Irgendwo anders einkehren als ins Gebet?

Einzelne nehmen Waffen in die Hand.
Eingzelne produzieren Waffen.

Sie tun es beide im Auftrag eines Kollektivs.

Das Kollektiv erlaubt nicht den Blick auf den Einzelnen.
Das Kollektiv will immer Kollektiv bleiben.

Ein eingepanzertes Wir.

Doch alles in mir strebt zuriick zum Einzelnen.

Im Krieg gibt es keine Sieger.

Ohnehin ist siegen vulgdr. — Warum?

Im Krieg gibt es keine Sieger.
Im Krieg gibt es keine Sieger.
Im Krieg gibt es keine Sieger.

Der Sieg ist es, der die Menschen vernichtet.

Doch wenn Menschen vernichtet werden, wenden sie sich dem Kampf zu.
Natiirlich wollen Menschen kdmpfen, um zu leben.

Menschen wollen dem Sterben etwas entgegenhalten.

Menschen miissen kdmpfen.

Zugleich ist dieser Kampf ein Fortschreiten des Krieges.

Zugleich ist dieser Kampf ein Sterben der Menschen.

Wir kénnen manchmal nur weiterleben, wenn wir kimpfen.
Zugleich sterben wir, weil wir kdmpfen.

Das ist eine schreckliche Bilanz im Einzelnen
Eine schreckliche Bilanz im Ganzen.

Doch zugleich ist es eine Schneise in uns.

Ein Weg, in dem die Jahrhunderte miinden.



&

2




’ KUNST ALS BRUCKE UND ORT DER BEGEGNUNG
EINE ANNAHERUNG AN DIE RUSSISCHE KULTUR

William Turner, Sonnenuntergang an
der Kiiste bei Margate (?), um 1840
Aquarell und Gouache auf
hellbraunem Papier, 13,8 x19 cm.
Foto: akg-images

1 Goethe: «Das Marchen von der griinen Schlange
und der schénen Liliey, in: Unterhaltungen deut-
scher Ausgewanderten, Goethes Werke, Band VI,
Minchen 1981.

2 https:;//www.dw.com/de/wolfgang-rihm-70-jah-
re/a-61102570.

3 https://www.nmz.de/artikel/wie-gefaehrlich-ist-
russische-musik.

4 https://www.kleinezeitung.at/kultur/6109937/Uk-
rainekrieg_Russland-fordert-von-Italien-Rueck-
gabe-aller.

5 https://www.merkur.de/kultur/oksana-lyniv-frie-
den-kommt-nicht-von-allein-zr-91790558.html.

6 https://www.classicpoint.net/de/anna-fedorova .

7 https://www.spiegel.de/kultur/musik/anna-fedo-
rova-interpretiert-rachmaninow-das-mysteri-
um-der-fliegenden-finger-a-
b1d44644-636f-4a08-a514-2e52f3f912¢5.

HEINZ MOSMANN

Die Liebe herrscht nicht, aber sie bildet, und das ist mehr.

Politik und freies Geistesleben

Die weltweiten Krisen der jiingsten Zeit gingen besonders zu Lasten des Kul-
tur- und Geisteslebens. Hatten die staatlichen Mallnahmen im «Krieg gegen
das Virus» kulturelle Begegnungen und kiinstlerische Aktivititen iberall emp-
findlich beschnitten, so wurde im Ukraine-Krieg vor allem die russische Kultur
in die politischen Auseinandersetzungen hineingezogen. Einem umfassenden
Boykott russischer Kunst und Literatur seitens der ukrainischen Regierung
haben sich auch im Ausland zahlreiche Veranstalter und Kultureinrichtungen
angeschlossen. So wurden russischen Kinstlern Vertrage und Auftritte «gecan-
celt», oder sie sollten zum Bekenntnis gegen die Politik ihrer Regierung ge-
noétigt werden, was der Komponist Wolfgang Rihm als «Gesinnungsdrucks» be-
zeichnete.” Die groen Werke der russischen Musik und Literatur wurden aus
dem Repertoire zahlreicher Veranstaltungen gestrichen. «Wie gefahrlich ist
russische Musik?» fragte die Neue Musikzeitung in der Uberschrift eines Leitar-
tikels vom Frithjahr 20222 Das fiir seine Kunstliebe bekannte Italien bildet da
keine Ausnahme. In der Maildnder Universitit entbrannte ein absurder Streit
um ein Dostojewskij-Seminar. Das italienische Kulturministerium beendete
«jegliche Form von Partnerschaft und Zusammenarbeit mit russischen Kultur-
institutionen».* Eine grofle Kandinsky-Ausstellung im norditalienischen Rovi-
go musste geschlossen werden, weil Russland seinerseits die verliehenen Bilder
zuriickforderte.

Es gibt aber auch hoffnungsvoll stimmende Gegenbeispiele. Die ukrainische
Dirigentin Oksana Lyniv, derzeit Leiterin des Teatro Comunale von Bologna,
erdffnete die Konzertsaison der Minchner Philharmoniker mit einem Werk
des ukrainischen Komponisten Valentin Silvestrov neben Ausziigen aus Wag-
ners Parsifal und einer neuen Komposition der in Deutschland lebenden Russin
Sofia Gubaidulina mit dem Titel Der Zorn Gottes. Nach dem Grund dieser Aus-
wahl befragt, meinte sie lapidar: «Frieden kommt nicht von allein.»®* Etwa zur
gleichen Zeit hat die ukrainische Pianistin Anna Fedorova zwei Klavierkon-
zerte des russischen Komponisten Sergeij Rachmaninow aufgenommen. «Der
Krieg macht die Welt schwarz und weif, er blendet die Menschen mit Hass
und Schmerzy, so die Kunstlerin in einem Interview. «In Zeiten wie diesen
ist es meiner Meinung nach sehr wichtig, dass wir uns unsere Menschlichkeit
bewahren und die Menschen nicht nach ihren Pissen beurteilen.»® - «Wenn
ich [das Klavierkonzert] Nummer 2 spiele, denke ich an einen Phoenix. Es re-
prasentiert geistige Wiedergeburt und Auferstehung, Hoffnung und Licht.»’

Die Kunst eréffnet Begegnungs- und Verstindigungsebenen, die einem
politischen, wirtschaftlichen oder gar kriegsrhetorischen Diskurs grundsatz-
lich nicht zuginglich sind. Wird das Kulturleben in den Bereich der politisch-
wirtschaftlichen Auseinandersetzung hineingezogen, wird gar die kulturelle
Begegnung zum Zweck der «Kriegsfithrungy verhindert, schwindet die Mog-
lichkeit fir eine wie auch immer geartete dauerhafte Beilegung des Konflikts
oder eine tragfiahige Gestaltung der Nachkriegsordnung. Denn diese kénnen
nur aus einem gegenseitigen Verstindnis kommen, das dem gemeinsamen Be-
wusstsein eines freien Geisteslebens entspringt.



Heinz Mosmann | Kunst als Briicke und Ort der Begegnung

Zudem wird eine sinnvolle Friedensordnung nur aus der Einsicht in die tie-
feren geistigen Ursachen des Konflikts méglich sein. Wir wissen von eindriick-
lichen Beispielen aus Kunst und Literatur, dass gerade der kinstlerische Blick
fahig ist, die geistigen Kréfte wahrzunehmen, die den Konflikten zwischen Men-
schen und Volkern zugrunde liegen. Man denke nur an die historischen Dramen
Schillers und Shakespeares, Goethes gewaltiges Weltendrama Faust oder seine
soziale Zukunftsvision in dem Bricken-Mérchen von der grinen Schlange und
der schonen Lilie. Es ist eine vollige Verkennung der Kunst zu glauben, dieser
Blick bediene bloR das subjektive Gefihl, wihrend Politik und Wirtschaft das
objektive Geschehen erfassten. Ohne die geistige Befruchtung durch das Kiinst-
lerische bleibt jede Konfliktlésung ein lebensfremdes, abstraktes Konstrukt ohne
Zukunft. Im Folgenden soll versucht werden, ausgehend von den grofen Krisen
des letzten Jahrhunderts und anhand von literarischen Kunstwerken, die bri-
ckenbildende, begegnungsstiftende Bedeutung des Kinstlerischen aufzuzeigen.

Die seelische Not und die Mission der Kunst
Der Erste Weltkrieg mit seinen katastrophalen Folgen, dem Aufstieg von Fa-
schismus und Bolschewismus und der im «Epochenjahr» 1917 sich abzeich-
nenden Ost-West-Spaltung, wird zu Recht als «Urkatastrophe» des folgenden
Jahrhunderts bis in die Gegenwart angesehen. Am Neujahrstag des Kriegsjah-
res 1916 schrieb Franz Marc von der Westfront an seine Frau nach Hause: «Die
Welt ist um das blutigste Jahr ihres vieltausendjahrigen Bestehens reicher. Es
ist furchterlich dran zu denken; und das alles um nichts, um eines Missver-
stindnisses willen, aus Mangel, sich dem Nichsten menschlich verstindlich
machen zu kénnen! Und das in Europal!»®

Es fallt auf, dass Franz Marc hier vollig ausblendet, wer wen angreift oder
sich verteidigt. Er erlebt den Kampf, an dem er selbst teilnimmt, als unmittel-
baren Ausdruck eines «Mangels» auf beiden Seiten. Der tiefblickende Kiinstler
erkannte offenbar, was den meisten Zeitgenossen nicht bewusst war: dass die
Weltkriegskatastrophe nicht nur dulere politische, sondern tiefere, existen-
tielle menschliche Ursachen hatte. Gehoérte es doch zu seinem kiinstlerischen
Credo, «die Dinge wie sie wirklich sind hinter dem Scheiny, «ihr absolutes We-
sen, das hinter dem Schein lebt»’, zu ergriinden und sichtbar zu machen.

Nur wenige Wochen nach diesem Brief ist Franz Marc, mit 36 Jahren, ge-
fallen, wie auch sein noch jingerer Kiinstlerfreund August Macke schon ganz
zu Beginn des Krieges.

In den «Ausblutungsschlachten» des Stellungskriegs erlebten viele junge
Menschen in gesteigerter Form, was sie als seelische Not schon in den Jah-
ren zuvor schmerzhaft erfahren hatten: die Isolation und Einsamkeit des
modernen, durch Technik und materialistische Weltsicht geistig heimatlos
gewordenen Individuums. Das Erlebnis patriotischer Verbundenheit in der
anfanglichen Kriegseuphorie, das sogenannte «Augusterlebnisy, schien vielen
das Bediirfnis nach Sinn, menschlicher Niahe und Gemeinschaft wieder zu er-
fullen und Briicken zum anderen Menschen zu schlagen. Aber die scheinbare
«Geborgenheit» im nationalen Kollektiv war ein verhdngnisvoller Irrtum! Carl
Zuckmayer beschreibt in seiner Autobiographie mit eindriicklichen Bildern,
wie diese Euphorie, die «trancehafte Lust des Dabeiseins», in der es «keine
Trennung, keinen Abstand mehr» gab, sich in «eine einzige unmenschliche
Einsamkeit» auf dem Schlachtfeld verwandelte, xauch wenn man mitten unter
Menschen war [...]. Mit der Zeit steigerte sich das zu einer Vorstellung von ge-
fahrlichem Wahnwitz: dass das alles, was um einen her und mit einem geschah,
nicht von Menschen hervorgebracht wiirde, sondern von Ddmonen.»** -

52

8 Franz Marc: Briefe aus dem Feld, Miinchen 1982,
S.128. Unterstreichungen im Brief.

9 Franz Marc: Schriften zur Kunsttheorie. Zit. nach
WWW.Zeno.org.

10 Carl Zuckmayer: Als war’s ein Stiick von mir,
Frankfurt 1966.



53

1

Rudolf Steiner: «Wie kann die seelische Not der
Gegenwart Uiberwunden werden?», Vortrag vom
10.10.1916, GA 168, Dornach 1995.

Heinz Mosmann | Kunst als Briicke und Ort der Begegnung

Ebenfalls im Kriegsjahr 1916, am 10. Oktober, hielt Rudolf Steiner in Zirich
einen Vortrag unter dem Thema Wie kann die seelische Not der Gegenwart iiber-
wunden werden? Darin geht er auf die tieferen Griinde fir diese existentielle
Erfahrung der Einsamkeit ein: Die Menschen stehen sich heute als Fremde
gegeniiber, so Steiner, sie wissen sich nicht mehr zu begegnen, weil sie aus ih-
ren Familien- und Gruppenzugehdrigkeiten herausgewachsen sind, zugleich
aber die tieferen individuellen, die karmischen Beziehungen noch nicht durch-
schauen. «Immer schwieriger und schwieriger werden es die Menschen haben
[], sich in ein rechtes Verhaltnis zueinander zu bringen, weil dieses Sich-in-
ein-rechtes-Verhiltnis-Bringen eben Aufwendung innerer Entwicklung, inne-
rer Betdtigung fordert [..]»"

Steiner gibt auch die Wege an, wie der Mensch aus dieser Notlage erldst
und die Briicke zum Nichsten mit «innerer Betatigung» neu errichtet wer-
den kann: durch ein gesteigertes Interesse fiir den anderen Menschen und zu-
gleich die Erkenntnis des Geistes in volliger individueller Freiheit des Den-
kens. Hierbei kann uns die Einsicht in die geistige Wirklichkeit als Urgrund
unserer Existenz aus gesellschaftlichen Gruppenzwingen, kollektiven Denk-
gewohnheiten und autoritidrer Bevormundung befreien, sodass wir der kon-
kreten Lebenswirklichkeit gegeniiber selbst urteilsfahig werden. Nur so kann
das Individuum zum Quellort neuer Gemeinschaftsbildung werden. In allen
menschlichen Gesellschaften komme es daher nicht auf «Programme und Sta-
tuten» an, sondern auf «das individuelle Zusammenlebeny», «was sich aus dem
positiven Menschen heraus ergibt», auf «gegenseitiges Verstindnis». Es gehe
nicht um heilsam klingende Belehrungen und abstrakte Ideale, «<sondern allein
darum, ins Konkrete, ins wirkliche Leben verstindnisvoll einzudringen».

Angewandt auf die damalige — wie auch die heutige — Kriegsrhetorik heifit
das: Moralismus ist ebenso unmenschlich wie Nationalismus, denn er geht
iber den Menschen und seine Wirklichkeit hinweg. Hinter dem Schleier
moralischer Belehrungen verbergen sich in der Regel ganz handfeste und ei-
gennitzige Interessen. Steiner hat diese Rhetorik bei den Protagonisten der
Kriegsereignisse immer wieder angeprangert, so auch bei dem amerikanischen
Prasidenten Woodrow Wilson, der Millionen Soldaten gegen die Mittelméch-
te ins Feld fihrte mit der Begriindung, Freiheit und Demokratie zu bringen,
auch zum Wohle der Deutschen. Die auf seinem «Kreuzzug fiir die Demokra-
tie» propagierte «Selbstbestimmung der Volker» wurde im 20. Jahrhundert bis
in die Gegenwart zur ideologischen Blaupause fiir Gebiets- und Machtansprii-
che zahlreicher Usurpatoren in Ost und West.

Steiner setzt solchem kollektivistischen Sozialverstindnis die wirkliche
Not der Menschen und die individuelle und konkrete Wirklichkeit in der
Beziehung von Mensch zu Mensch entgegen. «Praktische Psychologie, prak-
tische Seelenkunde, aber auch praktische Lebenskunde» werden in Zukunft
getrieben werden miissen. Dadurch «wird sich ergeben ein wirkliches sozia-
les Verstindnis der Menschheitsentwicklungy. Aus dem Zusammenhang wird
deutlich, dass er mit «praktischer Seelen- und Lebenskunde» die Fihigkeit des
Menschen anspricht, liebevoll-intuitiv auf den individuellen Menschen und
seine konkrete Wirklichkeit einzugehen. Eben dies ist die Geste der kinst-
lerischen Produktivitit, die stets auf das Individuelle und die Anwesenheit des
Geistes im Konkreten abzielt. Deshalb hat Steiner iiberall dort, wo die gefor-
derte Geist-Erkenntnis Ausdruck und Bedeutung fiir das wirkliche Leben und
Erleben finden soll, das Kinstlerische als Briicke gesehen: in der Erziehungs-
kunst, in der Heilkunst, im sozialen Leben und selbst in den innersten Bewe-
gungen philosophischen Denkens.



Heinz Mosmann | Kunst als Briicke und Ort der Begegnung

Weil das kinstlerische Schaffen tief in die geistige Lebenswirklichkeit ein-
taucht, kann es nicht nur totes Material zum Leben erwecken, sondern auch
die Beziehungen zwischen den Menschen in bewusstes Erleben verwandeln
und sie den tieferen Grund ihrer Gemeinsamkeit erfithlen lassen. Hierzu ein
eindriickliches Beispiel aus der Literatur: In seinem Roman Sansibar oder der
letzte Grund zeigt Alfred Andersch, wie sich im Umbkreis eines Kunstwerks - ei-
ner Holzskulptur nach dem Vorbild des «Lesenden Klosterschilers» von Ernst
Barlach - inmitten des totalitiren NS-Regimes des Jahres 1937 eine neue Ge-
meinschaft von Menschen aus voéllig unterschiedlichen Gesellschaftskreisen
bildet, die zunachst wenig Sympathie fiireinander hegen, aber eines gemein-
sam haben: sie alle sind grenzenlos einsam und wollen oder missen sich aus
ihren bisherigen duferen oder inneren Bindungen 16sen.

Die unerwartete Begegnung mit dem Kunstwerk in der menschenleeren
Kirche bringt dem Kommunisten Gregor die berraschende Tatsache seiner
inneren Freiheit zum Bewusstsein und wird so zur Initialzindung fir einen
waghalsigen Plan. Gemeinsam mit dem Pfarrer Helander und dem Fischer
Knudsen bringt er die Holzskulptur, die fiir ihn zum Symbol der Freiheit ge-
worden ist, vor dem Zugriff der Gestapo in Sicherheit, wobei er zugleich die
Flucht eines jiidischen Médchens in die Rettungsaktion mit einschlief3t. Je-
dem der Beteiligten fordert das Unternehmen Selbstiberwindung und Op-
ferbereitschaft ab. Inmitten einer totalitiren Gesellschaft entsteht so eine
neue Schicksalsgemeinschaft der Freien. Der «letzte Grund» ihres Handelns
ist nicht ein fremder Auftrag, sondern die moralische Intuition, die jeder in
sich selbst findet. Die Kunst - hier in Gestalt des «Lesenden Klosterschtlers» -
ist so zur «praktischen Lebenskunde» geworden. Mehr noch: die Rettung der
Kunst wird zur Rettung des Menschen durch die Kunst.

Die innere Natur der Nation

Jenes tiefer gehende Verstindnis fir den andern Menschen, von dem Steiner
in dem genannten Vortrag spricht, das gemeinsame Bewusstsein fir die schick-
salhaften Beziehungen der Menschen zueinander, hat einen machtigen Feind:
den Nationalismus, wie er sich erstmals im Ersten Weltkrieg mit unbandiger
Gewalt austobte. Er ist eine der schlimmsten Geifleln der modernen Mensch-
heit, Steiner bezeichnet ihn als «Seelenwollusty, als «luziferische Gestalt des
Anti-Christentums»: «So viel Nationalismus in der Welt entstehen wird, so
viel Unwahrheit wird in der Welt sein [..].»"* Allerdings ist seine Uberwindung
schwerer, als manche Zeitgenossen sich eingestehen wollen. Es bedarf dazu ge-
steigerter seelisch-geistiger Aktivitit, eines inneren Aufwachens aus dem Un-
bewussten, Instinkthaften. «Jede Nation hat Eigentimlichkeiten, wodurch sie
von den andern unterschieden wird», schreibt Goethe, «und diese sind es auch,
wodurch die Nationen sich untereinander getrennt, sich angezogen oder abge-
stoRen fiihlen. Die AuRerlichkeiten dieser innern Eigentiimlichkeit kommen
der andern meist auffallend widerwirtig und im leidlichsten Sinne licherlich
vor. Diese sind es auch, warum wir eine Nation immer weniger achten, als sie
es verdient. Die Innerlichkeiten hingegen werden nicht gekannt noch erkannt;
nicht von Fremden, sogar nicht von der Nation selbst, sondern es wirkt die
innere Natur einer ganzen Nation, wie die des einzelnen Menschen, unbe-
wusst; man verwundert sich zuletzt, man erstaunt tber das, was zum Vorschein
kommt.»*

Im Unterschied zum Nationalismus, der sowohl im Hinblick auf die eigene
als auch auf die fremde Nation eine aus dem Unbewussten heraufdringende
Kollektivgewalt und somit eine «AuRerlichkeit» fir das Individuum darstellt,

12

54

Rudolf Steiner: Geistige und soziale Wandlungen
in der Menschheitsgeschichte; Vortrag 9.1.1920,
GA 196, Dornach 1992; ders.: Heilfaktoren fiir den
sozialen Organismus, 3.4.1920, GA 198, Dornach
1984; ders.. Entwicklungsgeschichtliche Unterla-
gen zur Bildung eines sozialen Urteils, 15.11.1918,
GA 185a, Dornach 2017.

Johann Wolfgang von Goethe: «Ferneres {iber
Weltliteratur. Zu bedenkeny, in: Sdmtliche Werke,
Band 26, Stuttgart und Tiibingen 1851, S. 301.



55

Karl Schmidt-Rottluff, Russische Landschaft
mit Wassertrdger, Holzschnitt 1919

bpk / Stadel Museum

© 2023, ProlLitteris, Zirich

14 Siehe Aya Soika: Weltenbruch. Die Kiinstler der
Briicke im Ersten Weltkrieg, Briicke-Museum,
Berlin 2014. Dort auch die folgenden Zitate von

Schmidt-Rottluff (leicht grammatikalisch korri-

giert, H.M.).

Heinz Mosmann | Kunst als Briicke und Ort der Begegnung

kann das bewusste Gewahrwerden der «inneren Natur» einer Nation nur eine
individuelle Erkenntniserfahrung sein. Ein solches «Erstaunen» iiber das, «was
zum Vorschein kommty, erlebte der expressionistische Maler Karl Schmidt-
Rottluff, nachdem er 1915 an die Ostfront gegen Russland eingezogen worden
war. Gegen jenes Land, von dem im Westen das klischeehafte Bild weitver-
breitet war - und ist —, es sei besonders diister, unberechenbar, ja kriegerisch
und kulturell rickstindig. Auch Schmidt-Rottluff, Mitbegriinder der Kinst-
lergruppe Briicke — der ihr auch den sprechenden Namen gegeben hatte —, war
zunichst ergriffen von der «Seelenwollust» des Nationalismus, und zwar in
der typisch deutschen Form der moralischen Uberheblichkeit und einer er-
traumten «Weltherrschaft des deutschen Geistes» . Im Unterschied zu Franz
Marc hatte er jedoch das Gliick, nicht in die unmittelbaren Frontkdmpfe hi-
neingezogen zu werden, sondern wurde nur zu Arbeiten in Frontnihe einge-
setzt. Hier hatte er die Méglichkeit, einfachen russischen Menschen und ihrer
Volkskultur zu begegnen, was einen volligen Wandel seiner gesamten natio-
nalistischen Gesinnung bewirkte. So lesen wir in seinen Briefen vom Sommer
1915: «Man soll nur kiinftig nichts wieder von den erhebenden ethischen Wer-
ten des Krieges erzahlen - das ist alles Plunder. Russisches und Deutsches - das
ist beides eins im Kriege und keiner besser.» — «Wenn ich mich noch lange
in Russland herumtreibe, liuft mein ganzer Patriotismus und Deutschenstolz
Gefahr, kaputt zu gehen» — «Der Bauer in der ganzen Gegend ringsum hat
nur ein Material zur Verfiigung, das Holz. Daraus macht er allerdings auch
schlechtweg alles, sein gesamtes Hausgerdt — meist alles aus einem Stiick [...].
Was nicht aus einem Stiick zu machen ist - Wagen u. Schlitten - zeigt die
geistreichsten Holzverbindungen — ohne Eisennigel [..]. Und in dies kultur-
volle Land brachen die Germanen ein wie Barbarenhorden.» In den Briefen
von 1917 lesen wir schliefllich, die «Fortfihrung dieses Krieges» sei das «Men-
schenunwiirdigste und Verbrecherischste, das die europédische Menschheit be-
geht». «Weitere Eroberungsplane: nichts andres als vorsitzliches Verbrechen.»




Heinz Mosmann | Kunst als Briicke und Ort der Begegnung

Es ist die kiinstlerische Arbeit, ganz konkret die Beschiftigung mit dem
Material Holz, was ihm eine innere Bricke zu jener ihm vormals fremden
Welt bildet, als deren Besatzer und Kriegsgegner er sich jetzt mehr und mehr
im Unrecht sieht. Inspiriert durch die schopferische Genialitat der Volkskul-
tur, die sich in der Kunstfertigkeit und den «geistreichens Werken der rus-
sischen Bauern offenbart, entstehen jetzt zahlreiche Holzskulpturen - die
meisten sind verloren gegangen —, wenig spater folgen auch Holzschnitte. Zu
letzteren gehort die «Kristus-Mappe» mit einem provokanten Christus-Por-
trit, auf dessen Stirn die Jahreszahl des Kriegsendes 1918 geschrieben steht
und das die ebenso ritselhafte wie ahnungsvolle Unterschrift trigt: «ist euch
nicht Kristus erschienens».

Auch fir Schmidt-Rottluff hat, ahnlich wie fir Marc, im Verlauf des Krie-
ges das politische Freund-Feind-Schema seine Bedeutung und seinen Sinn
verloren. Hier ist es nicht die Einsamkeit auf dem Schlachtfeld, sondern die
Begegnung mit der «inneren Natur» der «Nation» (Goethe), die den seelisch-
geistigen Wandel bewirkt. Er sieht nicht mehr in der fremden Nation den ei-
gentlichen Gegner, sondern in den Fithrern der «europiischen Menschheity,
die dieses »menschenunwiirdige Verbrechen» eingefadelt haben. Das kann uns
zu denken geben: Wer sich in die schopferischen Krafte einer anderen Kultur
vertieft, wird kaum Gefahr laufen, der Kriegspropaganda zu verfallen. Daher
besteht ein reges Interesse der herrschenden Kriegsbefiirworter oft darin, die
innere Natur einer angeblich «feindlichen Nation», ihre kulturellen Werte
und schopferischen Errungenschaften, zu diskreditieren oder als «Feindpro-
paganda» zu verbieten, zugleich aber ihre «AuRerlichkeiten» als «<widerwirtig»
oder «lacherlich» darzustellen.

Nicht mit einem Moralismus Wilsonscher Provenienz, sondern durch eine
Intensivierung der kulturellen Beziehungen und ein verstarktes Interesse an
den «Innerlichkeiten» der russischen Kunst und Kultur werden wir auf lange
Sicht eine Ausséhnung und einen dauerhaften Frieden mit Russland erreichen.
Zumal dort stets eine innige Beziehung zu allem Kiinstlerischen bestand. Es ist
symptomatisch, dass die Christianisierung Russlands, der Kiewer Rus, mit dem
asthetischen Empfinden fir die Schénheit des byzantinischen Kultus in Ver-
bindung gebracht wird. In der altrussischen Nestorchronik heiflt es, dass der Kie-
wer GroRfiirst Wladimir Gesandte in die Welt geschickt habe, die Religionen
zu erkunden, und dass die Entscheidung fir das orthodoxe Christentum auf
deren Bericht hin erfolgte: «Wir wissen nicht, ob wir im Himmel oder auf Er-
den waren. Gibt es doch auf Erden nichts dergleichen zu schauen, noch solche
Schonheit, und wir vermdgen das gar nicht zu erzdhlen [..]. Ihr Gottesdienst
steht tber dem aller Lander, diese Schénheit kénnen wir nicht vergessen [..]»*
Man darf dies ruhig ins Reich der Legenden verweisen, wissen wir doch, dass
am Beginn der Kulturen in den frithen Mythen und Legenden die Grundsaiten
der kommenden Kulturentfaltung angeschlagen werden.

Meine Schwester, das Leben
Vor allem die Dichter erfreuen sich in Russland grofer Beliebtheit und Vereh-
rung. Auch in den Zeiten schlimmster stalinistischer Unterdriickung konnten
die Machthaber diese Tradition nicht zerstéren, sie wurde in einer weitverbrei-
teten Untergrundliteratur, dem «Samisdat», weiter gepflegt. Hierzu eine Anek-
dote: Als in der Phase des kurzzeitigen «Tauwetters» unter Chruschtschow wie-
der kulturelle Veranstaltungen stattfinden konnten, las Boris Pasternak einmal,
so wird erzdhlt, vor groflem Publikum aus seinen Gedichten. Als ihm sein Manu-
skript herunterfiel, musste er sich unterbrechen, aber die versammelten Zuho-

15 Serge A. Zenkovsky: Aus dem alten Russland,
Miinchen/Wien 1968, S. 34f.

56



57

Siehe DER SPIEGEL 43/1970.
Boris Pasternak: Uber mich selbst, Frankfurt
1959, S.19-20.

Das und das Folgende nach Boris Pasternak: Si-

cheres Geleit, Frankfurt 1959, und Der Schutz-
brief, in: Luftwege, Leipzig 1991 (Zwei unter-
schiedliche Ubersetzungen).

Rene Drommert: Boris Pasternak als Ubersetzer,

in: DIE ZEIT 44/1958.

Heinz Mosmann | Kunst als Briicke und Ort der Begegnung

rer sprachen im Chor die Verse weiter. Man kannte seine Gedichte auswendig,
selbst in der Stalin-Zeit, sie wurden im Untergrund unter der Hand verbreitet.*®

Am Beispiel des Dichters Pasternak soll im Folgenden néaher auf das Wesen
der russischen Geisteskultur eigegangen werden, das sich in dessen kinstleri-
schem Schaffen besonders eindrucksvoll mit individueller Genialitdt verbin-
det. Dabei ist sein Werdegang als Dichter geradezu urtypisch fiir die Wand-
lungskraft des schopferischen Menschengeistes. In seinen autobiographischen
Schriften findet sich eine ergreifende Darstellung tber seine frihen Erfahrun-
gen mit dem Wesen der Kunst. Dem Dreizehnjihrigen wurde eines Tages ein
tberraschendes Geschenk zuteil: Im Wald bei seinem viterlichen Haus horte
er aus der Nachbardatscha die grandiosen Klinge der Musik Skrjabins, die der
Meister selbst dort auf dem Klavier komponierte. «Allméachtiger Gott, wie er-
fallt war der Wald an jenem Morgen!»'” Die elementarische Kraft der 3. Sym-
phonie Skrjabins vermischte sich mit dem Leben und Frische atmenden Wald
zu einer gewaltigen gesamtkinstlerischen Impression.

Pasternak beginnt daraufhin Musik zu studieren. Er darf spater sogar Skrja-
bin selbst seine Kompositionen vorstellen, der davon auch angetan ist. Doch
selbstkritisch muss er sich eingestehen, dass ihm das absolute Gehor fehlt. So
gibt er das Musikstudium auf und studiert Philosophie. Auch hier bringt er es
recht weit, wird Meisterschiler bei Hermann Cohen in Marburg. Doch dann
erlebt er eines Tages einen tiefgreifenden seelischen Wandel, der grundlegend
wird fir seine Berufung als Dichter. Nach den inneren Kimpfen einer durch-
wachten Nacht sieht der ungliicklich Verliebte auf einmal die Welt auf vollig
neue Weise: «Die Dinge, die mich umgaben, hatten sich verdndert. In das In-
nerste der Wirklichkeit hatte sich etwas noch nie Erlebtes eingeschlichen. Der
Morgen kannte mich von Angesicht und war allein deshalb erschienen, bei mir
zu sein und mich niemals zu verlassen [...]. Der frische Lakonismus des Lebens
offenbarte sich mir, iberquerte die StralRe, nahm mich bei der Hand und fihrte
mich den Gehsteig entlang.»™® Ein neues Sehen beginnt, eine Gabe, ein «Dar-
lehen», wie er es nennt, das er jetzt in seiner Arbeit als Dichter «einzulésen»
beginnt. «Meine Schwester - das Leben, so heiflit ein Gedicht aus dem Revo-
lutionsjahr 1917, das einer ganzen Gedichtsammlung den Namen gegeben hat.

Pasternaks Lyrik ist von besonderer Plastizitdt und Farbigkeit, reich an Bil-
dern und dberraschenden Sinnbeziigen. Man spiirt die liebevolle Hingabe an
alle Geschopfe der Natur und ihren Zusammenklang in dem, was er die « Welt-
poesie» nennt. Dass er zugleich eine Briicke zu anderen Kulturen zu bauen
bestrebt war, zeigen seine zahlreichen nicht weniger genialen Ubersetzungen.
Uber seine berithmte Faust-Ubertragung ins Russische schrieb 1958 ein Rezen-
sent in Die Zeit: «Pasternaks Arbeit ist souveran [..]. Er kntpft nicht jedes rus-
sische Wort an das entsprechende deutsche, sondern webt das Ganze aus dem
Material der eigenen Sprache wie ein rechter Meister. Dabei zeichnet sich sein
Russisch durch eine ganz ungewohnliche rhythmische Kraft und Elastizitat
aus. Ein grandioser Akt der Identifizierung und Begegnung, Pasternaks und
Goethes, auf dem breiten Wege der Ubersetzungskunst!»*

Im Westen ist der Dichter vor allem durch seinen Roman Doktor Schiwa-
go bekannt geworden, allerdings vorwiegend in der verkitschten Hollywood-
Verfilmung und nicht in der wahren kinstlerischen Gestalt, die durch eine
lyrisch-poetische Sprache und tiefgriindige philosophische Reflexionen glei-
chermaRen beeindruckt. Das Werk trigt weitgehend autobiographische Zige,
wobei das Kinstlerische, insbesondere die dichterische Inspiration, ein zent-
rales Motiv darstellt. Die Hauptfigur Jurij Schiwago ist Arzt und Dichter zu-
gleich und der Handlung sind, gewissermalen als geistige Essenz, die Gedichte



Heinz Mosmann | Kunst als Briicke und Ort der Begegnung

des Jurij Schiwago angehangt, die in eine Reihe von Christusgedichten minden.
Mitten in den Wirren von Revolution und Biirgerkrieg und im fernen eisi-
gen Sibirien entfaltet sich die Dramatik kiinstlerischer Inspiration, ausgelost
durch die grofle Liebe des Helden:

«Jurij Andréitsch hatte von Kind auf das Lichterspiel im abendlichen Walde
geliebt. In solchen Augenblicken hatte er das Gefiihl, dass auch durch ihn das
Licht floss wie der Geist des Lebens, der in seine Brust stromte, sein ganzes
Wesen durchdrang und ihn auf Fligeln hinwegtrug. Jeder Mensch schafft sich
im Geiste ein Bild, das ihn wihrend seines ganzen Lebens begleitet und das er
in spédten Jahren seine Innenwelt, das unverwechselbare Eigene seiner Person
nennen wird. Dieses Bild in all seiner Kraft und urspriinglichen Unschuld war
Jurij Andréitsch gerade wiedergegeben worden, und er sah nun in der ganzen
Natur, im Wald, im Abendrot und in jedem Ding der Welt nur eines: das groRe,
unschuldige Gesicht eines jungen Madchens.» In der Gestalt seiner geliebten
Lara konzentriert sich fiir ihn die Schénheit der gesamten Schépfung, wie zu-
gleich die ganze Natur sich in einer weiblichen Erscheinung personifiziert. Thr
Name «galt seinem ganzen Leben, der Erde mit allem, was vor ihm ausgebreitet
lag, und dem grenzenlosen, lichterfillten Raum.»*

Die Inspiration durch ein weiblich empfundenes Geistwesen ist ein haufig
auftauchendes Motiv in der russischen Kultur, in der mystischen Theologie
wie in Philosophie und Dichtung. Schon in der Vita des Slawenlehrers Kyrill
wird uns von der Begegnung mit dem geistigen Wesen «Sophia» berichtet,*
das dann zahlreichen Kirchen ihren Namen gegeben hat. Je nachdem, ob es das
wahrheitssuchende Denken oder das kiinstlerische Empfinden berihrt, per-
sonifiziert dieses in den geistigen Schopfungsgrinden der Welt urstindende
Wesen die gottliche Weisheit oder ihre Erscheinung als Schénheit. Das vom
Geist der himmlischen Sophia erfillte, ich-bewusste Seelenwesen des Men-
schen kénnen wir mit einem anthroposophischen Begriff als «Geistselbst»*
bezeichnen. Dieses wird, so die kulturgeschichtliche Anschauung der Geistes-
wissenschaft Rudolf Steiners, als Wesensglied in der nachsten, der «russischen»
oder «slawischen» Kulturepoche zur Entfaltung kommen - vorausgesetzt, das
Individuum ergreift hierzu die freie Initiative.

Es fallt auf, wie Pasternak immer wieder das Licht beschwort, das die ganze
Welt durchstrémt und die Naturerscheinungen mit dem Geistigen des Kosmos
in einer gemeinsamen Imagination verbindet. Fiir «Licht» und «Welt» gibt es im
Russischen ein gemeinsames Wort: «cBer (svjet)». Laut Rudolf Steiner erlebt der
russische Mensch das Geistige besonders in dem durch die Natur widergespie-
gelten Sonnenlicht.”® Pasternak beschreibt nun das Wesen der kinstlerischen
Inspiration in der Art, dass die lichtdurchstromte dulere Wirklichkeit zugleich
als geistige Wesensoffenbarung erscheint. Man kann darin eine Vorwegnahme
und Vergegenwirtigung jenes zukinftigen Welterlebens sehen, in dem Geist
und Materie, Himmel und Erde in einem ganzheitlichen Kosmos vereint sind.
Die Kunst iibernimmt somit die prophetische Aufgabe, eine Briicke zu bilden
zwischen dem gegenwirtigen Gegenstandsbewusstsein und der zukiinftigen
Fahigkeit des Geistselbst, die Welt als geistdurchwirkt wahrzunehmen.

Doch das Licht ist nicht ohne die Finsternis zu denken. Bei Einbruch der
Dunkelheit wird der kinstlerische Blick apokalyptisch: Im Heulen der sibi-
rischen Wolfe «im Schnee bei Vollmond» erlebt der Dichter eine «feindliche
Machty, einen «vorsintflutlichen Drachen», der ihm sein geliebtes Wesen und
damit «die Kraft zum Leben» rauben will.* Man kann darin unschwer die poli-
tischen Verhaltnisse sehen, wie sie sich in den Kriegsereignissen manifestieren
und das schopferische Geistesleben bedrohen.

58

20 Boris Pasternak: Doktor Schiwago, Frankfurt 1957,
S.392.

21 Zu den geistesgeschichtlichen Urspriingen siehe
Markus Osterrieder: Das Land der heiligen So-
phia: das Auftauchen des Sophia-Motivs in der
Kultur der Ostslaven, Wiener Slawistischer Alma-
nach, 50 (2002) S. 5-62.

22 Zum Begriff des «Geistselbsty siehe u.a.: Rudolf
Steiner: Theosophie, GA 9, Dornach 2003.

23 Rudolf Steiner: Mitteleuropa zwischen Ost und
West, Vortrag vom 2. 5.1918, GA 174a, Dornach 1982.

24 Doktor Schiwago, ebd., S. 500.



59

Wiadimir Solowjoff, Bleistiftzeichnung
von llja Repin 1891
Foto: commons.wikimedia.org

25 Zu Recht versieht Peter Normann Waage seine
einfiihlsame Biographie Solowjoffs mit dem
Untertitel Wiadimir Solowjow, der Denker Euro-
pas, womit eben auch jenes kulturelle Europa

gemeint ist, dem Russland angehort. Peter Nor-

mann Waage: Der unsichtbare Kontinent, Verlag
Freies Geistesleben, Stuttgart 1988.

Heinz Mosmann | Kunst als Briicke und Ort der Begegnung

Sophia - Vom Abstrakten zum Lebendigen

Unter den vielen Arbeiten russischer Autoren, die von der Inspiration durch
die gottliche Sophia Zeugnis ablegen, ist das Werk des russischen Philosophen
Wiladimir Solowjoff besonders beeindruckend. Alles Schaffen dieses genialen
Denkers war der Vermittlung, dem Ausgleich und der Verséhnung gewidmet,
sei es im Hinblick auf die Spaltung der Kirchen, die Auseinandersetzung zwi-
schen Slawophilen und Westlern in Russland oder die Gegensitze zwischen
dem Osten und Europa®; letztlich auch zwischen Leben und Denken selbst,
zwischen der geistigen und materiellen Existenz des Menschen, zwischen
Himmel und Erde. Dies gilt besonders fir die Begegnung mit der himmlischen
Sophia, die ihm schon in jungen Jahren mehrfach zuteil wurde — am vollkom-
mensten in der dgyptischen Wiiste —, und der er sein ganzes Leben und geisti-
ges Streben widmete. Die Briicke zwischen dieser imaginativ-iibersinnlichen
Wahrnehmung und dem rationalen «philo-sophischen» Denken zu finden,
wurde ihm zum Lebensmotiv.

Dank der aullergewohnlichen Beweglichkeit seines — wie er es selbst nennt -
«organischen» Denkens konnte Solowjoff scheinbar unvereinbare Widerspra-







61

William Turner, Coastal View at Sunset
(Kiistenlandschaft bei Sonnenuntergang),
um 1835/40

Aquarell und Deckfarben, Spuren blauer
Kreide, 13,8 x 19.cm

Foto: akg-images

26

27

28

29

30

31

32

Rudolf Steiner: «Wladimir Solowjoff, ein Vermitt-

ler zwischen West und Osty, in: Der Goethe-
anumgedanke inmitten der Kulturkrisis der
Gegenwart, GA 36, Dornach 2014.

Dies kann hier nur angedeutet werden; siehe
dazu: Heinz Mosmann: Wiadimir Solowjoff und
die werdende Vernunft der Wahrheit. Keime zu
einer Philosophie des Geistselbst, Verlag Freies
Geistesleben, Stuttgart 1984.

Deutsche Gesamtausgabe der Werke von Wiadi-
mir Solowjew (DG), Band 7, Freiburg 1953, S.102.

Rudolf Steiner: «Die Geisteswissenschaft als An-

throposophie und die zeitgendssische Erkennt-

nistheoriey, in: Philosophie und Anthroposophie,

GA 35, S. 326, Dornach 1965.
Rudolf Steiner: Die Mission einzelner Volkssee-

len im Zusammenhang mit der germanisch-nor-

dischen Mythologie, Vortrag vom 16.6.1910 in
Kristiana (Oslo), GA 121, Dornach 1950, S. 194,

Rudolf Steiner: Die Ratsel der Philosophie, GA 18,

Dornach 1974, Zweiter Band, S. 249.
Ebd., S. 235.

Heinz Mosmann | Kunst als Briicke und Ort der Begegnung

che gedanklich zusammenfithren, was ihn befihigte, Begriffe wie «kosmische
All-Einheity, «Trinitdt» oder «Christi Auferstehung» mit Leben zu fallen. «Von
diesen Dingen so zu reden wie Solowjoff redet, dazu fehlen den west- und
mitteleuropdischen Denkern heute tberhaupt alle Begriffsmoglichkeiten,
schrieb Rudolf Steiner dazu.** Wo dem Philosophen diese lebendige Begriffs-
kunst nicht gentigte, um seine tiefsten geistigen Erfahrungen auszudriicken,
kleidete er sie oftmals auch in dichterische Imaginationen.

Im Mitvollzug dieses lebendigen Denkens kann man allerdings auch bemer-
ken, dass es sich im Innersten auf empfundene Glaubens-«Evidenzen» griin-
det, die nicht bis zum letzten erkenntnistheoretischen Zweifel durchlichtet
sind, wie es die gegenwartige Entwicklung der Bewusstseinsseele fordert. Die-
ses ungeklarte Element seiner Philosophie wird Solowjoff gegen Ende seines
Lebens bewusst und er sucht einen neuen Erkenntnisansatz, indem er alles
liber Bord wirft, was ihm bisher selbstverstindlich war — einschlieRlich der
vermeintlichen Evidenz eines «substantiellen Ich». In einem gedanklichen
«Reinigungsprozess», einer Art phianomenologischer Reduktion, sondert er
aus dem Denken alles aus, was ihm bislang selbstverstindlicher empirischer
oder begrifflicher Inhalt des «Ich» war, und legt dabei die reine Willensinten-
tion des Denkakts frei, die er als «<sampicea (samysel)» bezeichnet, was wortlich
«hinter dem Gedanken» heifft und etwa mit «Idee» und «Vorhaben» zugleich
Ubersetzt werden kann. Verkiirzt ausgedriickt: Das begriffliche Suchen nach
der Wahrheit verwandelt sich durch Konzentration auf den reinen Denkwil-
len in bewusstes Erleben der einbildenden Tatigkeit des Geistes. Diese «phé-
nomenologische Wesensschau ist in Solowjoffs Selbstverstandnis keine phi-
losophische Abstraktion wie in der westlichen Philosophie, sondern Erleben
einer geistigen Wirklichkeit durch den sich liebevoll dem Wesen der Wahrheit
hingebenden Willen.”

«Der Hegelianismus ist grandios», konstatiert er aus dieser neuen Perspek-
tive, «aber nicht als grofler Strom lebendigen Wassers, der uns zum Ozean tra-
gen konnte, sondern als ungewohnlich hohe Fontine, die, je hoher sie steigt,
mit um so groferer Wucht zu ihrem begrenzten Reservoir — der empirischen
Wirklichkeit - zuriickfallt.»*® Vergleichbar urteilt Steiner tiber den von ihm
hochgeschitzten Philosophen Hegel, der den Inhalt des Denkens «nur in einer
solchen Gestalt zu halten vermochte, dass das Denken nicht zum lebendigen
Anfangsglied in einem geistigen Erkenntnisvorgang werden konnte, der sich
die tbersinnliche Welt erschlieft».* Und mit dem Blick auf Solowjoff: «Wenn
man auf der einen Seite sagen muss, dass Hegel auf philosophischem Gebiete
eine reifste Frucht darstellt, etwas, was als reifste philosophische Frucht aus
der Bewusstseinsseele herausgeboren ist, so ist auf der anderen Seite diese Phi-
losophie Solowjoffs der Keim in der Bewusstseinsseele fiir die Philosophie des
Geistselbst, das in der sechsten Kulturperiode eingegliedert wird.»*

Seine philosophiegeschichtlichen Betrachtungen in Die Rdtsel der Philoso-
phie beschliefit Steiner mit einem «skizzenhaft dargestellten Ausblick auf eine
Anthroposophie», worin es heilt: «Die Philosophie fithrt durch ihre eigenen
Wege zu der Erkenntnis, dass sie von der Betrachtung zu einem Erleben schrei-
ten musse der Welt, die sie sucht.»* Dies werde erméglicht durch eine un-
begrenzte Steigerung der Seelenfiahigkeiten der Aufmerksamkeit und der «lie-
bevollen Hingabe an das von der Seele Erlebte»** Wahrend es dem aus der Welt
Hegels kommenden Denken somit obliegt, zum Erleben des Geistes zu kom-
men, wendet sich das lebendige Denken des russischen Philosophen Solowjoff
der kristallklaren Begrifflichkeit westlicher Rationalitdt zu, um das intuitiv
Erlebte in das Licht des wachen, klaren Bewusstseins zu heben. Die Denkwege



Heinz Mosmann | Kunst als Briicke und Ort der Begegnung

Steiners und Solowjoffs begegnen sich, wo sich das reine Denken in gesteiger-
ter Aufmerksamkeit als Wille erlebt und mit der kinstlerischen Produktivitat
des Geistes identisch wird. Im Hinblick auf seine Philosophie der Freiheit als
«Begriffskunst» erldutert Steiner den angehenden jungen Padagogen im «Pad-
agogischen Jugendkurs»: «In dem Augenblick, wo das reine Denken als Wille
erlebt wird, ist der Mensch in kiinstlerischer Verfassung. Und diese [!] kiinstle-
rische Verfassung ist es auch, die der heutige Padagoge braucht, um die Jugend
zu leiten [..]»*

Briicken zu neuer Gemeinschaft

In der kinstlerischen Verfassung der Seele und im Kunstschaffen sah Solo-
wijoff das «Bindeglied zwischen der Schonheit der Natur und der des zukinf-
tigen Lebens».* Die Kraft, die im Kunstschaffen in die Wirklichkeit eintaucht,
um sie von innen her zu vergeistigen, ist die individuelle Liebe, «jene Liebe, die
sich auf das wahre Wesen des geliebten Gegenstandes bezieht [..]. Im Gefihl
der Liebe, das meinen Egoismus aufhebt, empfinde ich auf intensivste Weise
in meinem Innern dieselbe gottliche Kraft, die auBerhalb von mir sich extensiv
im Erschaffen der nattrlichen Schonheit duflert.»* Daher darf die Kunst nicht
nur in der Einbildung existieren, sondern muss «unser tatsichliches Leben ver-
geistigen, wesensverwandeln».*® Das bedeutet auch, dass sie nicht auf den Kreis
der herkdmmlichen Kinste beschrankt bleibt, sondern universalen Charakter
fir das Denken und Handeln des Menschen annimmt, vielleicht «in einer vol-
lig neuen Tatigkeitsspharex.

In diesen letzten Sitzen seiner Fragment gebliebenen Asthetik deutet So-
lowjoff an, dass die Kunst auch im Sozialen ihr Betdtigungsfeld hat. Sophia ist
nicht nur Inspiratorin fir Weisheit und Schénheit, sie ist auch das gemein-
schaftsstiftende Geistwesen, als welches sie in der russischen Geschichte seit
jeher empfunden wurde, was auch in den zahlreichen Sophienkathedralen zum
Ausdruck kommt. Im religiésen Empfinden bereitet sie das Erscheinen des Auf-
erstandenen als des eigentlichen Friedensstifters vor. In Solowjoffs letztem gro-
Reren Werk, einer apokalyptischen Vision vom Antichrist, erscheint Sophia als
Helferin im Menschheitsdrama, im Geisteskampf um die Seele des Menschen.
Im letzten Akt dieses Kampfes gegen den Antichrist wird sie zur Fihrerin der
vereinigten Christenheit, indem sie die Nacht erleuchtet — im Bild der Johan-
nes-Offenbarung als das «Weib, mit der Sonne bekleidet, und den Mond unter
ihren FiilRen, und auf ihrem Haupt eine Krone von zwolf Sternen».”

Auch hier kann man eine innere Verwandtschaft mit dem Denken Rudolf
Steiners erkennen, der zwei Jahrzehnte spater, in den Weihnachtsvortragen
von 1920, ebenfalls das Wesen Sophia thematisiert, indem er an die altigyp-
tische Isis-Wesenheit ankniipft. «Nicht dadurch, dass von aulen allein etwas
eintritt, wird der Christus im Laufe des 20. Jahrhunderts wieder erscheinen in
seiner Geistgestalt, sondern dadurch, dass die Menschen jene Kraft finden, die
durch die heilige Sophia reprisentiert wird.»* Br konkretisiert dann im folgen-
den Vortrag dieses «Finden der neuen Isis, der gottlichen Sophiax» auf sozialem
Feld, indem er in Anlehnung an das dreigliedrige Menschenbild die Idee der
Dreigliederung des sozialen Organismus als aus dem freien Geist geschaffe-
nes «Neugebilde» charakterisiert, das an der jetzigen «Zeitenwende» entstehen
misse, nachdem die «grofen Konflikte» und Katastrophen die Erde schon «in
ein Kulturtrimmerfeld verwandelts» haben. Komme dieser Neueinschlag aus
dem Geiste nicht, werde der alte Staat «zerbersten» und es werden in Ost und
West luziferisch-ahrimanische Gebilde entstehen, die dann «Fetzen des Staats-
gebildes nach sich ziehens.

62

33 Rudolf Steiner: Geistige Wirkenskrafte im Zusam-
menleben von alter und junger Generation, Vor-
trag vom 12.10.1922, GA 217, Dornach 1988.

34 DG, ebd., S.182. Die Ahnlichkeiten zwischen Solo-
wjoffs Sophia-Erfahrungen und Goethes Mdrchen
von der griinen Schlange und der schonen Lilie
sind auffallend. Siehe auch: Sergej 0. Prokofieff:
Die geistigen Quellen Osteuropas und die kiinfti-
gen Mysterien des Heiligen Gral, Dornach 1995.

35 DG, ebd., S. 344ff.

36 DG, ebd., S.1881.

37 Drei Gesprdche (iber Krieg, Fortschritt und das Ende
der Weltgeschichte mit Einschluss einer kurzen Er-
Z&hlung vom Antichrist, DG, ebd., Band 8, S. 291.

38 Rudolf Steiner: Die Briicke zwischen der Weltgeis-
tigkeit und dem Physischen des Menschen, Vortrd-
ge vom 24. und 25.12.1920, GA 202, Dornach 1993.



63

39

In: Wiadimir Solovjeff: Ausgewdhlte Werke,
Band 3, Stuttgart 1921.

40 Boris Pasternak: Luftwege, ebd.

Heinz Mosmann studierte Slawistik und Ge-

schichte in Tlibingen. Er besuchte das Anthro-

posophische Studienseminar und das Wal-

dorflehrerseminar in Stuttgart. Ab 1984 unter-

richtete er an der Freien Waldorfschule Heil-
bronn die Facher Geschichte, Deutsch, Kunst-
geschichte und Computertechnologie. Neben

dem Aufbau der Oberstufe leitete er verschie-

dene Projekte (Kunstreisen, Pddagogische
Vierteljahresschrift Kursiv) und hielt zahlrei-

che Vortrdge zu pddagogischen und kulturge-

schichtlichen Themen. Buchverdffentlichun-

gen: Wiadimir Solowjoff und die werdende Ver-

nunft der Wahrheit (1984), Der Parzival Wolf-
rams von Eschenbach (2020).

Heinz Mosmann | Kunst als Briicke und Ort der Begegnung

Zum Verstandnis dessen, was die aus dem freien Geist geschopfte Idee der
sozialen Dreigliederung dem Wesen nach ist, sind lebendige Denkformen no-
tig, wie sie anhand der philosophischen Werke Solowjoffs entwickelt und er-
bt werden konnen. In diese Richtung weist Rudolf Steiner, wenn er in der
Einleitung zu einer deutschen Ubersetzung von Solowjoffs Zwélf Vorlesungen
iiber das Gottmenschentum schreibt: «Man muss daran denken, wie sich das Den-
ken des Ostens und des Westens gegenseitig befruchten kénnen und wie ein
Hoheres gegentiber beiden aus dieser Befruchtung werden kann [..]. Solowjoff
als der Mann des Ostens spricht in Begriffen, die beweglicher, lebendiger sind
als die eines Denkers des Westens sein konnen. Aber er weist zugleich den Weg
zur grofleren Gedankenbeweglichkeit hin. Denn er ist moderner Philosoph,
aber zugleich Weiser nach vorzeitlichen Begriffen.»* —

Den beiden Aufsitzen seiner philosophischen Asthetik Die Schonheit in der
Natur und Die Schonheit in der Kunst stellt Solowjoff einen auf Dostojewskij
zuriickgehenden Gedanken voran: «Die Schénheit wird die Welt retten.» Dos-
tojewskij war immer wieder nach Dresden gereist, um Raphaels Sixtinische Ma-
donna zu besuchen, vor der er stundenlang verweilte. So versorgte er seine kor-
perlich und seelisch gebrechliche Konstitution mit heilsamen Lebenskriften.
Das geisterfillte Menschenbild der das Gotteskind tragenden Maria-Sophia
ruft im Betrachter die schopferische Heilkraft hervor, den kranken Leib und
die gekrinkte Seele immer wieder aufzurichten. Nach Pasternak geht es der
Kunst vor allem um das Bild des Menschen, denn «das Bild des Menschen ist
mehr als der Mensch»*.

Vertiefen wir uns in die Pilgerfahrt des groRen russischen Schriftstellers
zu Raphaels Sixtinischer Madonna nach Deutschland und verstehen wir sie als
symptomatisch fiir das Bediirfnis nach Austausch zwischen den Kulturen und
Volkern, tber alles «Wolfsgeheul» und alle politischen Konflikte hinweg. Wir
koénnen an den dargestellten Beispielen, die sich beliebig vermehren lieRen,
erkennen, wie russische Kiinstler auf der Suche nach dem wahren, geistigen
Menschenbild sind. Wir sehen, wie der spirituelle Denker und «Begriffskinst-
ler» Solowjoff, nachdem er die gesamte europdische Philosophie durchwandert
hat, fir das menschliche Ich einen neuen, einen geistigen Inhalt sucht. Welches
Menschenbild, welchen «Individualismus» kann der Westen solchem Suchen
entgegenbringen? Kénnen wir uns, im Sinne von Franz Marc, «menschlich
verstandlich machen» und damit die Voraussetzung fiir Frieden zwischen den
Volkern schaffen?

Im Dezember 1992, nach dem Zusammenbruch des Kommunismus im Os-
ten, schrieb Taja Gut in der Zeitschrift die Drei: «Eine wirkliche Begegnung ist
jetzt [..] dberfallig. Es hangt vieles davon ab, ob wir, als die Menschen, die wir
sind, Russland so entgegenzutreten vermégen, dass es am Individuum nicht
nur die nackte Fratze egoistischer Gier erblicken muss, — ob wir zugleich offen
genug sind fiir den Reichtum, den es zu geben hat [..]» Gemeint ist hier natir-
lich nicht der wirtschaftliche Reichtum an Bodenschitzen, den die Politik bis-
her vorwiegend im Auge hatte, sondern der geistig-kulturelle Reichtum. Nur
der kann Frieden schaffen fur eine zukiinftige Gemeinschaft freier Menschen.



LEW KOPELEW, HEINRICH BOLL UND “
ALEXANDER SOLSCHENIZYN -

IHR EINSATZ UND IHRE WORTE ZU EINER BESSEREN
VERSTANDIGUNG ZWISCHEN DEUTSCHLAND UND RUSSLAND

MICHAEL KURTZ

Im Anschluss an Rudolf Steiners AuRerungen zur geistigen Zukunft Russlands
und den gewaltigen Hindernissen, die dem entgegenstehen’, kommen hier nun
drei Schriftsteller aus einer Generation zu Wort, die im Zweiten Weltkrieg
gegeneinander gekampft haben: Lew Kopelew und Alexander Solschenizyn
auf sowjetischer und Heinrich Boll auf deutscher Seite. Infolge dieser Erfah-
rungen wurde ihnen ein besseres gegenseitiges Verstindnis von Russland und
Deutschland auf verschiedene Art zu einem Lebensthema.

Heinrich Boll (1917 Kéln - 1985 Langenbroich/Eifel) und Lew Kopelew (1912
Borodjanka bei Kiew - 1997 Koln), die 23 Jahre zusammenwirken konnten,
waren zu ihren Lebzeiten namhafte Autoren - ersterer erhielt u.a. den No-
belpreis, Kopelew den Friedenspreis des Deutschen Buchhandels - sind aber
heute nur noch wenig im Bewusstsein der Offentlichkeit.

Alexander Solschenizyn (1918 Kislowodsk, Nord-Kaukasus — 2008 Moskau)
gilt als der bedeutendste russische Prosaschriftsteller des 20. Jahrhunderts und
gleichzeitig als mutiger Einzelkimpfer gegen das sowjetische System, so dass
der Schriftsteller Viktor Jerofejew (*1947) nach dessen Tod schrieb: Solscheni-
zyn ist der «mutigste Schriftsteller in der gesamten Geschichte Russlands», er
hat «allein gegen das sowjetische Imperium gekdmpft» und letztlich gesiegt.
Im Folgenden wird zuerst das gemeinsame Wirken von Béll und Kopelew dar-
gestellt, anschliefend kommt Solschenizyn zu Wort, der mit beiden auf ver-
schiedene Art verbunden war.

Das Zwillingsgestirn Heinrich Boll und Lew Kopelew

Mit Boll und Kopelew hatte sich seit ihrer ersten persénlichen Begegnung
in Moskau 1962 ein «Zwillingsgestirn» gefunden, das sich vielschichtig und
intensiv fir eine Verbindung der russischen und deutschen Kultur eingesetzt
hat. Als Sohn russisch-jidischer Eltern wurde Kopelew von deutschen Kinder-
maidchen aufgezogen und so schon frith mit der deutschen Sprache vertraut.
In seinen 20er Jahren idealistischer Kommunist, ab 1941 Frontkdmpfer gegen
die Hitler-Armee, war er nach dem Krieg neun Jahre GULAG-Haftling in einer  Lew Kopelew und Heinrich B5l1 1980 in KoIn
Scharaschka’, u.a. zusammen mit Alexander Solschenizyn. Seit den 1950er Jah- Foto: dpa-Bildarchiv
ren wirkte er als renommierter Germanist in Moskau.

Im Rahmen eines Kulturaustauschs zwischen der BRD und der Sowjetuni-
on war Boll im Herbst 1962 nach Moskau gereist und wurde am Flughafen
von Kopelew begriifit. Bis 1979 folgten weitere sechs Reisen in die Sowjetuni-
on, durch die Kopelew zum nahen Freund, wichtigen Helfer und Vermittler

XU

zu Russland wurde. Sie fihrten eine ausgedehnte Korrespondenz mit knapp 1 S.S7/L Johanni 2022, S. 80 ff. und Michaeli 2022,
250 Briefen, Telegrammen und Notizen, welche z. T. per Post, aber auch durch S. 59ff.

Kuriere und Diplomaten an die Empfinger gelangten.* Gleich im ersten Brief 2 In:Die Welt, 4. August 2008.

vom 21. November 1962 berichtet Kopelew von der Veréffentlichung einer Er- 3 Scharaschka: Sonderlager fiir herausragende Wis-
zdhlung «meines Freundes [Solschenizyn. Es handelt sich um: Ein Tag im Leben senschaftler und Intellektuelle, die dort bestimm-
des Iwan Denissowitsch], der, obwohl er das erste Mal im Druck erscheint, mit te Forschungsaufgaben bekamen.

diesem ersten <Wurf> die hochsten Spitzen der bisher erreichten Leistungen 4 Briefwechsel Heinrich Boll - Lew Kopelew, Hg. Els-
unserer Prosa tiberboten hat.»> Man kam sich schnell nahe, tauschte sich tber beth Zylla, Géttingen 2011. Zitate im Folgenden
Kulturelles, Politisches und Privates aus, und immer wieder sandte Boll auf unter: Briefwechsel.

Bitten Kopelews lebenswichtige Medikamente nach Moskau, die dort nicht 5 Briefwechsel, S.43.



22

e

65

Heinrich Boll bei einer Autogramm-
stunde in Moskau 1962
Foto: Archiv Henry Glade

Briefwechsel, S.154.
In: Lew Kopelew / Raissa Orlowa: Wir lebten in
Moskau, Hamburg / Miinchen 1987, S.197.

8 Briefwechsel S.T1.
9 Reinhard Meier: Lew Kopelew. Humanist und Welt-

biirger, Darmstadt 2017, u.a. S. 154 ff.

Jochen Schubert: Heinrich Boll, Darmstadt 2017,
S.32.

Heinrich Boll in der Sowjetunion (1952-1979), Hg.
von Peter Bruhn u. Henry Glade, Berlin 1980, S. 19
u. 99 (Bibl. Nr. 103).

Briefwechsel, S. 81.

Michael Kurtz | Lew Kopelew, Heinrich Boll und Alexander Solschenizyn

erhiltlich waren. Auch die Frauen Annemarie B6ll (1910-2004) und Raissa Or-
lowa-Kopelew (1918-1989) waren am Briefwechsel beteiligt.

Der kraftvolle und zumeist cholerisch agierende Kopelew verstritt sich nicht
selten mit Kollegen, was Boll zu humorvollen Bemerkungen wie «Griss auch
die von mir, mit denen Du verkracht bist ..»° veranlasste. Thema ihrer Briefe
wurde auch Bolls Einsatz fiir Solschenizyn, den er 1972 in Moskau kennenge-
lernt hatte und der nach seiner Verhaftung und der darauf folgenden Ausbizr-
gerung im Februar 1974 seine ersten zwei Tage in Freiheit in B6lls Landhaus in
der Eifel verbrachte — damals eine Welt-Sensation. Es war fiir Boll nicht leicht,
dem «Westler» Kopelew ein Verstandnis fiir den «Slawophilen» Solschenizyn
zu vermitteln. Denn seit dem 19. Jahrhundert existierte in Russland ein oft un-
iberbrickbarer Gegensatz zwischen den «Westlern», denen eine Verbindung
zu Mitteleuropa wichtig war, und den «Slawophilen» mit ihrem Blick auf das
Russland vor Peter dem Grofen (1672-1725), d.h. auf einen vom Westen un-
abhingigen Weg.

Durch Vermittlung Kopelews lernte Boll zahlreiche Schriftsteller, Maler,
Literaturwissenschaftler und Kulturpersénlichkeiten in Russland kennen. So
empfing Anna Achmatowa (1889-1966) im Sommer 1965 Boll und seine Fami-
lie in ihrer Datscha in Komarowa am Finnischen Meerbusen. Zu Anfang stock-
te die Verstindigung - denn die Dichterin sprach zu den Gésten Franzdsisch,
Boll Englisch — doch schnell griff Kopelew als Ubersetzer ein und eine ver-
trauliche Atmosphare geistigen Austauschs entstand. Am Ende kiisste Boll ihre
Hand - was sonst nie seine Art war, und sagte, er sei froh und stolz, das «wahre
Oberhaupt der russischen Literatur kennengelernt zu haben.»” Und Kopelew
schrieb bald: «<Anna Andrejewna Achmatowa lasst Euch sehr herzlich griRen.
Sie sagte neulich zu einer Freundin, dass der Besuch der Familie Boll fir sie der
angenehmste von allen auslindischen Besuchen war.»®

Kopelews Leben in Moskau war nicht leicht. Schon 1968 wurde er wegen
seines Eintretens fir Dissidenten, damals insbesondere fiir Solschenizyn, aus
der Kommunistischen Partei ausgeschlossen und verlor dadurch seinen Ar-
beitsplatz am Moskauer Institut fiir Kunstgeschichte. Dennoch war wihrend
der 1960er und 1970er Jahre die Moskauer Kopelew-Wohnung ein Zentrum
freien Denkens’, wenn auch iber das Telefon Morddrohungen kamen und
bald darauf der Telefonanschluss abgestellt wurde.

Weitgehend unbekannt sind bis heute Bolls Einsatz und hohe Wertschatzung
fir Fjodor Dostojewskij (1821-1881) sowie Lew Tolstoi (1828-1910), die gro-
Ren russischen Roman-Schriftsteller des 19. Jahrhunderts. Bereits in jungen
Jahren war er von Dostojewskij fasziniert gewesen: «Ein Kind noch, kaum ein
Knabe, las ich [..] Dostojewskij. Ich warf mittags die Schultasche in eine Ecke
und verkroch mich. [..] Zuerst las ich den «Raskolnikow»; und in rasender Eile
las ich sie alle hintereinander.»"

Schon 1957 hatte Kopelew als Vorwort zur Ubersetzung von Béllls Roman
Und sagte kein einziges Wort einen Text Auf der Suche nach Wahrheit und Hoff-
nung verfasst, in welchem er auf die geistige und literarische Verwandtschaft
zwischen Béll und Dostojewskij hinwies. Er sprach von einer «leidenschaftlich
besorgten Anteilnahme an seinen Helden» und einem «aufergewohnlichen
Verstindnis fir menschliches Leiden» bei beiden.”

Der frithe und tiefe Eindruck Dostojewskijs auf Boll blieb fur diesen nicht
ohne Folgen. Am 6. August 1966 schrieb er an Kopelew aus Irland: «Ich lese ihn
noch einmal ganz! - jetzt - hier»."”” Denn er verfasste gerade fiir die ARD-Fern-
sehserie Der Dichter und seine Stadr das Drehbuch zu Fjodor M. Dostojewskij und



Michael Kurtz | Lew Kopelew, Heinrich Bo6ll und Alexander Solschenizyn

Petersburg®. Im Herbst 1966 reiste er nach Leningrad, um mit Hilfe Kopelews
vor Ort zu recherchieren. Im Drehbuch wechseln Originalzitate Dostojewskijs
mit Kommentaren und Ortsbeschreibungen; Dostojewskijs einziger Enkel
kommt kurz zu Wort - und am Ende spricht der in Leningrad aufgewachse-
ne Dichter Joseph Brodsky (1940-1996). Am 15. Mai 1969 wurde der Film mit
drei Wochen Verspatung gesendet, denn die sowjetische Staatliche Film- und
Fernsehagentur «Novosti» hatte als Mitproduzent gegen verschiedene Szenen
Einspruch erhoben, welche Leningrad «unvorteilhaft darstellten». - Das wurde
noch aus dem Weg gerdumt.

Fir Tolstoi, dessen berithmtes Landgut Jasnaja Poljana Bo6ll schon 1965
besucht hatte, wurde er Anfang der 1970er Jahre zweimal titig: Zum einen
verfasste er zu Tolstois Monumental-Roman Krieg und Frieden einen «Anna-
herungsversuch» als Nachwort zur Ubersetzung von Werner Bergengruen
(1892-1964)", in welchem er vielschichtig auf den Roman, seinen Bezug zur
Vergangenheit und Gegenwart wie auch auf volkspsychologische Aspekte ein-
geht. In diesem Zusammenhang schreibt er an Kopelew (12. Mai 1970), er lese
das Werk nun zum vierten Mal und stelle fest, dass sein Versuch eines Nach-
worts damit vergleichbar sei, wenn «ich ungefdhr mit Halbschuhen und But-
terbroten in der Tasche eine Mount Everest Besteigung unternehmen will.»"
Aus seiner Wertschiatzung fir Tolstois soziales Engagement bearbeitete Boll
wenig spéter dessen unvollendetes Drama Und das Licht scheint in der Finsternis
fir eine 2V stindige Theater-Auffithrung. Sein Engagement erklart er Kope-
lew gegeniiber mit den Worten: «... der Gedanke des Stiicks — kein Privateigen-
tum, kein Wehrdienst - ist so wahnsinnig aktuell, hier wie tiberall, dass ich gut
fand, mich dranzugeben»'®. Die deutsche Urauffithrung von Bolls Bearbeitung
fand am 16. 05. 1971 im Kolner Schauspielhaus unter der Regie des Ruménen
David Esrig (*1935) statt.

In der Sowjetunion gehérte Heinrich Boll seit Mitte der 1950er Jahre — nach
Ernest Hemingway (1899-1961) - zu den populdrsten ausldndischen Autoren
mit Buchauflagen von 150.000 Exemplaren. Ein besonderer Erfolg wurde An-
sichten eines Clowns (1963) — [russischer Titel: Mir den Augen eines Clowns] mit
einer Auflage von 300.000 Exemplaren. Das Werk wurde mehrfach fir Lesun-
gen bearbeitet und auch dramatisiert. So erstellte der beliebte Schauspieler
Gennadij Bortnikow (1939-2007) eine dramatisch-pantomimische Fassung fir
das Staatliche akademische Mossowjet-Theater, die groen Erfolg hatte und
zehn Jahre im Repertoire blieb. Bortnikow in der Hauptrolle des Clowns -
leuchtend blaue Hose, grellroter Pullover und Samtjacket — betritt die Bithne
vom riickwirtigen Zuschauerraum her und schreitet den Hauptgang herunter,
von einem Trommelwirbel der Jazzcombo links vom Proszenium begleitet, tit-
schelt hier und da einen Kopf im Parkett und nimmt Blumen entgegen; sein
Gefolge von sechs «Unterclowns» kommt dazu, und das Stiick, in seiner Mi-
schung aus Pantomime und Theater-Szenen beginnt."” Im Mérz 1970 erfreuten
sich Boll und Kopelew zusammen an der bunten, humorvollen Bithnenfassung
des Romans.

Doch seit 1973 war der staatlich gelenkte Literaturbetrieb der Sowjetuni-
on Boll gegeniiber kritisch geworden, nachdem dieser sich als internationaler
PEN-Vorsitzender 6ffentlich gegen Folter und Haft von Schriftstellern in ver-
schiedenen Landern gewandt hatte und sich auch fir die Freilassung in der
Sowjetunion inhaftierter Literaten einsetzte. Die Folge war: keine Veroffent-
lichungen seiner neuen Bicher bzw. Neuauflagen der bisher erschienenen.

Waihrend seiner letzten Reise in die Sowjetunion im Sommer 1979 fihrte
der damalige Moskauer ARD-Korrespondent Klaus Bednarz (1942-2015) ein

13

14

66

Heinrich Boll: Rom auf den ersten Blick, Miinchen
1991, S.183-202.

Briefwechsel, S.145. Das Nachwort findet sich
unter dem Titel «Anndherungsversuchy in: Krieg
und frieden, Ubersetzung Werner Bergengruen,

2 Bande, Miinchen 1970, S. 1563-1581.

Briefwechsel, S.165.

Briefwechsel, S.157.

Heinrich Boll in der Sowjetunion 1952-1979, Hg.: Pe-
ter Bruhn / Henry Glade, Berlin 1980, S. 25 ff.




67

Heinrich Boll empfangt Alexander Solschenizyn
am 13. Februar 1974
Foto: Archiv Jupp Darchinger

18 Klaus Bednarz: Mein Moskau, Hamburg 1985.
19 Ausfiihrlich hierzu s. ebd. S.142-47.

Michael Kurtz | Lew Kopelew, Heinrich Boll und Alexander Solschenizyn

Moskau, 26. Juli 1997 - Klaus Bednarz,
Heinrich Boll und Lew Kopelew
Foto: Archiv Klaus Bednarz

Fernsehgesprach zwischen Boll und Kopelew zum Thema: «Warum haben wir
aufeinander geschossen?»™®, das in Deutschland Aufsehen erregte, denn hier
sprachen zwei ehemalige «Feinde» miteinander, die nun ein gegenseitiges Ver-
stehen ihrer Kulturen zu vermitteln suchten.”

Endlich - nach jahrelangen Bemithungen, erhielten die Kopelews eine Be-
suchserlaubnis fir die BRD und kamen am 12. November 1980 am Frankfurter
Flughafen an. Noch bei der letzten Zollkontrolle seines Gepicks in Moskau
waren Kopelew ein Gedichtband Puschkins von 1974 sowie eine Schachtel mit
russischer Erde abgenommen worden. Nur gut zwei Monate spater teilte die
sowjetische Botschaft in Bonn den Kopelews mit, dass ihnen die sowjetische
Staatsbiigerschaft entzogen sei. So lielen sie sich — gegen ihre urspringlichen
Intentionen, weiterhin in Moskau zu leben - nun in Kéln nieder, und Kopelew
begann ein neues Leben mit vielen Vortridgen und Veréffentlichungen.

Unerwartet verstarb Heinrich B6ll am 16. Juli 1985 - im selben Jahr als Mi-
chail Gorbatschow (1931-2022) neuer Generalsekretdr der Sowjetunion wur-
de und das Land durch seine «Perestroika» nach Westen 6ffnete. Durch seine
Wahlverwandtschaft zu Russland und seinen Einsatz fiir die russische Kultur
hat Boll - auch mit Hilfe Lew Kopelews, die Grundlage fir eine bessere Ver-
stindigung zwischen der BRD und der Sowjetunion gelegt. Davon zeugt auch
sein Gedicht mit russischen Motiven, das er «Fiir Alexander S. [Solschenizyn)]
zum 65. Geburtstagy verfasste:

m

L —

P



Michael Kurtz | Lew Kopelew, Heinrich Bo6ll und Alexander Solschenizyn

heimatverloren

heimatvertrieben

nicht heimatlos in der Sprache

kein fremder Wald

ersetzt das tiefe Herz der russischen Walder
wo alle Zeiten gesammelt

aufeinander treffen

keine Ikone

ersetzt das ewig wiarmende Christus
erbarme dich unser

unter Kopftichern

in Kerzenlicht gemurmelt

erbarmen wir uns derer

die wir verirrt glauben

auf holprigen Pilgerwegen
erbarmungslose Jahrhunderte

haben sie im Namen des Herrn gehetzt
tiber Stock Stein und Dornen

ihre FiRe sind wund

ihr Mund ist trocken

ihr Magen murmelt

Erbarme dich meiner

der Strenge ist ihnen genug geworden
und wieder einmal die Knute

im Namen des Herrn

gestiefelte Herren gegen barfuflige Briider
sie brauchen Salbe fiir ihre FiRe
trostendes Wasser

duftendes Brot

ihre einzige Heimat

ist der Hunger

nach Gerechtigkeit

gestiefelte Missionare werden sie nicht bekehren
wir beide sind doch aus Krieg

in Kriege hineingeboren

erbarmen wir uns ihrer®

Schwerpunkt von Kopelews weiterer Tatigkeit wurde nun ein bedeutendes
Projekt an der Bergischen Universitit / Gesamthochschule Wuppertal, in dem
er unter dem Titel «West-6stliche Spiegelungen» zum Thema «Russen und
Russland aus deutscher Sicht» sowie «Deutsche und Deutschland aus russi-
scher Sicht» vom 10. bis zum 20. Jahrhundert Textbinde mit verschiedenen Au-
toren herausgab.* Er leitete das Projekt, das 2007 abgeschlossen wurde, bis zu
seinem Tod 1997.** Als ihm 1990 durch Gorbatschow seine Staatsbiirgerschaft
zurlickgegeben wurde, entschied er sich - schweren Herzens, denn Russland
war sein Land - in der BRD zu bleiben, um weiter an den «Spiegelungen» arbei-
ten zu kénnen. Denn die Férderung von «vertieften und verfeinerten Kennt-
nissen» kénnen nach Kopelews Uberzeugung ein wesentlicher Beitrag fiir ein
friedliches und gewaltfreies Zusammenleben der Nationen und ihren Kultu-
ren werden. Sein letzter Beitrag in diesem Projekt trigt den berechtigt niich-
ternen Titel «Fragen bleiben».

68

20 Die Zeit, Hamburg, 38. Jg. Nr. 51 vom 16. Dezember
1983, S. 45.

21 Ergdnzt bis ins 20. Jahrhundert durch den Bochu-
mer Slawisten Karl Eimermacher.

22 Lew Kopelews Wuppertaler Forschungsprojekt:
https://www.kopelew-forum.de/das-wuppertaler-
projekt.aspx



69

Solschenizyn, der Heimkehrer
Foto: stern Hamburg

23 Der Spiegel 44/1994, S.157.

24 In seinem unvollendet gebliebener Romanzyklus
Das Rote Rad gestaltet er das vielschichtige Ge-
schehen dieser Jahre mit eingefiigten Dokumen-
tationen.

25 Hierzu verdffentlichte er 1990 das Manifest Russ-
lands Weg aus der Krise, Miinchen 1990 sowie Die
russische Frage am Ende des 20. Jahrhunderts,
Miinchen 1994.

26 Der Spiegel 44/1994, S.141.

oSS, T

Alexander Solschenizyn: «Deutsche und Russen brauchen einander,

weil sie sich erginzen.»*
Alexander Solschenizyns zentrale Lebensthemen waren Russlands Entwick-
lung zur Sowjet-Union* und - nach deren Zusammenbruch - seine Gedanken
zum weiteren Weg Russlands in die Zukunft.”

Wegen kritischer AuBerungen tber Stalin (1879-1953) in einem Brief von
der Front war er zu acht Jahren Lager verurteilt worden und wurde danach
rehabilitiert. 1962 — nach einem lingeren und schwierigen Prozess — erschien
seine Erzdhlung Ein Tag im Leben des Iwan Denissowitsch (s. oben Kopelews ers-
ter Brief an B6ll) in der Sowjetunion und erregte dort und bald weltweit grole
Erschiitterung. Mutig forderte er die Aufhebung der Zensur und den Schutz
der Schriftsteller vor interner Verleumdung und Verfolgung. Als ihm 1970
der Nobelpreis verliehen wurde, spitzte sich die Situation zu. Nach dem Er-
scheinen seiner dokumentarisch-literarischen Aufarbeitung des sowjetischen
Lagersystems in Der Archipel GULAG auf Russisch im Westen und in weiteren
Sprachen - wurde er im Februar 1974 verhaftet, unfreiwillig in die BRD aus-
geflogen und zu Boll in sein Landhaus gebracht (sieche oben).

Spater lebte und arbeitete er 18 Jahre zurtiickgezogen im Nordwesten der
USA in Vermont, bis er 1994 nach Russland zuriickkehren konnte. Von Wladi-
wostok aus reiste er nun per Eisenbahn bis Moskau, um Land und Leute seiner
Heimat nach dem gewaltigen Umbruch seit Ende der Sowjetunion zu erleben:
«Ich bin fast 9o Tage gereist und habe jeden Tag vier oder finf intensive Ge-
spriache gefiithrt.» Gleichzeitig erlebte er, wie die Bertthrung mit seiner «Mut-
tererde» ihm «neue geistige Kraft» spendete.”

Solschenizyns nun folgende Worte stammen aus zwei Gesprachen, 1987 in
Vermont sowie 1994 in Moskau, mit Rudolf Augstein (1923-2002), dem Be-
griinder des Nachrichtenmagazin DER SPIEGEL, der ihm sowohl mit Ach-
tung wie auch gelegentlich mit der «spiegeltiblichen» Provokation gegeniiber-



Michael Kurtz | Lew Kopelew, Heinrich Bo6ll und Alexander Solschenizyn

tritt. Augstein war ein fast gleichaltriger Gesprachspartner, der ab 1942 am
Zweiten Weltkrieg auf deutscher Seite teilgenommen hatte - u. a. als Kanonier
und Funker im russischen Woronesch. Doch spannt Solschenizyn einen gro-
Ren Bogen, wenn er zum Verhiltnis von Russland und Deutschland mit dem
18. Jahrhundert beginnt. Es folgen Erster und Zweiter Weltkrieg; sowie ab-
schlieRende Worte zur Bedeutung der deutschen Kultur fir Russland aus sei-
nem letzten Lebensjahr 2007.

Zum 18. Jahrhundert: «Von den Deutschen haben wir immer viel ibernom-
men, in unserem Staat und in unserer Volkswirtschaft haben sie eine ganz
wichtige Rolle gespielt. Die Kolonisten, die im 18. Jahrhundert zu uns gekom-
men sind, haben ein gutes Leben gefiihrt. [..] Mein Onkel, der die deutschen
Siedler am Kuban [Zufluss des Asowschen Meeres im noérdlichen Kaukasus]
kennengelernt hat, wusste viel Gutes von ihnen zu erzihlen. Die Deutschen
haben unsere Seele begriffen, unsere Kultur akzeptiert. Der deutsche und
der russische Charakter sind eng verwandt.»®” Im Zentrum fir Solschenizyn
stehen aber die beiden Weltkriege, als Russen und Deutsche gegeneinander
kampften, wobei er den Ersten Weltkrieg «die grofite aller Tragédien» nennt:

«Dass im Ersten Weltkrieg Deutschland und Russland gegeneinander ge-
kampft haben, halte ich fur die grofte aller Tragddien. [..] Im Jahre 1917, als die
Disziplin in der russischen Armee nachlief§, haben sich die Russen mit offener
Brust und Seele mit den Deutschen verbriidert. Da gab es keinen Hass.» Im fol-
genden Satz ldsst er einen anderen fir sich sprechen: «Thomas Mann hat 1921
im Vorwort zu einer russischen Anthologie gesagt: <Russland und Deutsch-
land miissen einander besser und besser kennen. Sie sollen Hand in Hand in
die Zukunft gehen, [..] Und 1929, in seiner Nobelpreisrede, fand er keinen
besseren Ausdruck fiir den Zustand in Deutschland, als dass dies ein geradezu
<russisches Leidenswirrsal sei» [..] In keinem meiner Biicher werden Sie einen
Ausdruck des Hasses gegen Deutschland finden. Ja, die deutsche Literatur und
deutsche Musik hat auf mich und meine ganze Generation eine ungeheuer
gute Wirkung ausgeiibt.»*

Das Restimee, das Solschenizyn dann aus dem Ersten und Zweiten Welt-
krieg zieht, kann man wiederum «eine Tragédie» fir Russland nennen, die er
wie folgt beschreibt: «Beide Kriege haben nicht nur die Deutschen verloren,
sondern in gewisser Hinsicht die Russen. Im Ersten hat die Revolution un-
seren Sieg verhindert, im Zweiten Weltkrieg haben wiederum wir verloren,
nicht auf dem Schlachtfeld, aber in unserer Gesellschaft. Wir zihlen 31 Mil-
lionen Opfer. Stalins Herrschaft wurde bestatigt, das flache Land entvolkert.»
Daraus ergibt sich aber, dass wir «die ganzen drei Jahrhunderte unserer Be-
ziehung aufarbeiten.» missen. «Die Lehre kann nur sein, dass Deutsche und
Russen einander brauchen, weil sie sich erganzen.»*

Im Jahr 2007, am Ende seines Lebens, spricht Solschenizyn, der Goethe,
Schiller und Heine im Original gelesen hat, tiber seine Hoffnung, dass Deutsch-
land eine Art Briicke zwischen Russland und dem Rest der Welt sein kénnte
und spricht so etwas Zukunftiges an: «<Deutschland und Russland fithlen sich
gegenseitig zueinander hingezogen, worin ich schon eine Art Vorherbestim-
mung sehe - sonst hétte dieses Verhaltnis nicht zwei wahnsinnige Weltkriege
iberstanden. Meine Kinder- und Jugendjahre waren geprigt von Schiller und
Goethe. Spater hat mich Schelling begeistert. Die groRartige deutsche Musik
ist fir mich von unschiatzbarem Wert. Ich kann mir mein Leben ohne Bach,
Beethoven und Schubert nicht vorstellen.»* [2007]

15 Jahre nach diesen Worten lief Wladimir Putin (*1952) russische Trup-
pen im Nordosten der Ukraine einmarschieren und begann einen Krieg, der

70

21 Der Spiegel 44/1994, S.155.

28 Der Spiegel 44/1987, S. 245.

29 Der Spiegel 44/1994, S.157.

30 Der Spiegel 30/2007, S.102. (Gesprach mit den Re-
dakteuren Christian Neef und Matthias Schepp).



Alexander Solschenizyn
Foto: Archiv Wolfgang Kasack

31 FAZ 2.Dezember 2022.

Michael Kurtz war 28 Jahre Waldorfschullehrer in al-
len Klassenstufen. 2001 bis 2018 verantwortlicher Mit-

arbeiter Musik der SRMK am Goetheanum. Heraus-
geber des STIL von 2013 bis Johanni 2020. Zahlreiche
Verdffentlichungen zur Musik, so 2015 Rudolf Steiner
und die Musik. Biographisches - Geisteswissenschaftli-
che Forschung - Zukunftsimpulse. Biicher und Texte in
verschiedenen Sprachen, u.a. Sofia Gubaidulina. Eine
Biographie, auf Deutsch (2001), erweitert auf Ameri-
kanisch (2007), in Arbeit ist eine russische Ausgabe.

bis heute andauert. Zwar kénnen dieser Krieg und seine vielschichtige Vor-
geschichte hier nicht thematisiert werden. Doch wird deutlich, dass knapp
40 Jahre nach Gorbatschows Perestroika in Russland immer noch vergangene
Mentalitat und Strukturen der Sowjetunion, wenn vielleicht auch in abgemil-
derter Form, existieren. Fragen aber ruft hervor, warum sich die USA in diesem
Krieg engagieren. So hatte der US-Verteidigungsminister Lloyd Austin (*1953)
zum zweiten Mal Anfang 2023 Vertreter aus Nato- und Nicht-Nato-Landern
auf die zentrale US-Luftwaffenbasis in Ramstein (Rheinland-Pfalz) eingela-
den, um eine Ukraine-Waffenhilfe in Gang zu halten, darunter auch Deutsch-
land. Doch Waffenlieferungen werden niemals Frieden, sondern nur Zersto-
rung bringen, was der Erste und Zweite Weltkrieg hinreichend gezeigt haben.
Und Deutschland, von NATO-Generalsekretir Jens Stoltenberg (*1959), fiir die
«deutsche Fihrungsrolle [im Einsatz gegen Putin] gelobt»*, steht gegenwartig
vor einer schwierigen Herausforderung. Eine fruchtbare Verbindung zwischen
der russischen und deutschen Kultur im Sinne der hier dargestellten Autoren
ist damit in weite Ferne gertickt. -



DER KLEINE KUPPELRAUM
DES ERSTEN GOETHEANUM UND
SEINE BEZIEHUNG ZUM UBRIGEN BAU

Mit dem Doppelkuppelbau des ersten Goetheanum hat Rudolf Steiner For-
men geschaffen, die an die Anschauung des Betrachters hohe Anforderungen
stellen. Mit seinen Sockel-, Kapitell und Architravmotiven sieht er sich einer
Eille von Formen gegeniiber, die allerdings nicht als Einzelformen ihre Be-
deutung haben, sondern durch Metamorphose miteinander verbunden sind.
Wie geht aus der elementaren Einfachheit des ersten Kapitells alles Weitere
hervor? Diese Frage beinhaltet die Herausforderung, die mit dem Bau des ers-
ten Goetheanum verbunden ist. Sie begriindet eine neue kiinstlerische Vorge-
hensweise und zielt auf eine Verlebendigung des Vorstellungsvermégens, ohne
die ein angemessenes Erfassen geistiger Vorginge nicht moglich ist. Bis heute
hat sie zu einem nicht abreiffenden Strom sowohl betrachtender als auch plas-
tisch tatiger Studien gefithrt, die in der Regel aber an der Schwelle zum kleinen
Kuppelraum Halt machen. Auch Steiner macht an dieser Schwelle Halt. Er hat
die Formen des Goetheanum niemals «erklart» und ihnen damit ihren heraus-
fordernden Charakter genommen. Er beschrinkte sich darauf, auf Beziehun-
gen innerhalb des Baus aufmerksam zu machen und damit zum Annehmen der
Herausforderung zu ermutigen. In Bezug auf den kleinen Kuppelraum ist da-
gegen nur die Bemerkung tberliefert, dass dessen sechs bzw. zwolf Pfeiler sich
durch diagonale Projektion dber den Mittelpunkt der Bihnenrampe hinweg
auf die Zwischenrdume zwischen den sieben bzw. vierzehn Pfeilern des groflen
Kuppelraumes beziehen.

Im Folgenden soll versucht werden, die Formen des kleinen Kuppelraumes
in die Betrachtung einzubeziehen und auf Grund der anschaulichen Gegeben-
heiten das gegenseitige Verhaltnis der beiden Kuppelrdume zu bestimmen. Da-
beisoll auf die Formen des groffen Kuppelraumes nur soweit eingegangen wer-
den, als es notwendig ist, den Charakter der Formen des kleinen Kuppelraumes
zu verstehen. Das Metamorphoseprinzip metamorphosiert sich an besagter
Schwelle selbst und schafft dabei eine Choreographie, in der der Betrachter
seinen eigenen Entwicklungsweg vorgezeichnet finden kann.

Abb. 1:1:20 Modell des ersten Goetheanum
© Rudolf Steiner Archiv / Foto: Thomas Dix




73

Abb. 2: 1. Kapitell, groper Kuppelraum
© Staatsarchiv Basel-Stadt,
BSL 1023 1-4-18-2

Abb. 3: 2. Kapitell, groper Kuppelraum
© Staatsarchiv Basel-Stadt,
BSL 1023 1-4-18-11

Abb. 4: 5. Kapitell, grofer Kuppelraum
© Staatsarchiv Basel-Stadt,
BSL 1023 1-4-18-8

1 1:7 war in der Renaissance die gedrungenste Pro-

portion und wurde der dorischen Ordnung zuge-
ordnet.

2 Ausfiihrlich in Alexander Schaumann: Kunst und
Wahrnehmung, Verlag am Goetheanum, Dornach
2022.

Alexander Schaumann | Der kleine Kuppelraum des ersten Goetheanum

Die architektonische Situation

Ein Einblick in den Charakter der beiden Kuppelrdume kann schon auf Grund
ihrer unterschiedlichen Proportionen gewonnen werden (Abb. 1). Mit 1:7 be-
sitzen die Pfeiler des groRen Kuppelraumes eine vergleichsweise gedrungene
Proportion' und dazu Abstinde, die diese als Schrittfolge erscheinen lassen.
Darin manifestiert sich der grundlegende Gedanke, durch das Erleben der in
den Kapitellen der Pfeiler zur Anschauung kommenden Metamorphose Ent-
wicklungsschritte zu initiieren, die der Betrachter durch Identifikation bis in
sein leibliches Empfinden hinein mitvollzieht. Die Pfeiler des kleinen Kuppel-
raumes verweigern dagegen eine solche Identifikation. Mit einer Proportion
von 1:10 sind diese schlanker und stehen dichter beisammen und erwecken
den Eindruck eines gleitenden Auf und Ab, was durch die Thronsitze an deren
FuR noch betont wird. Diese vergegenstandlichen den Ort des Menschen und
versetzen die Pfeiler in dessen Riicken, sodass eine Identifikation tatsichlich
ausgeschlossen ist. Hinzu kommt deren radiale Anordnung, die die Kreisform
des kleinen Kuppelraumes zum Bild eines Zusammentretens macht, wihrend
die Kreisform des groRen durch Umrunden des Raumes zustande kommt. Wie
aulert sich diese Beziehung im Bereich der Kapitelle?

Die Kapitelle des kleinen Kuppelraumes
Die Kapitelle des grofen Kuppelraumes geben zur Identifikation den entschei-
denden Anlass. Sie sind von einem Leben erfillt, das mittels eines Kraftiiber-
schusses zum nachsten Kapitell weiterfithrt und dabei Formen hervorbringt,
die mit ihrem vertikal ausgerichteten Streben zur Identifikation auffordern.
In elementarer Einfachheit zeigt sich das im ersten Kapitell. Figur und Grund
werden durch seitliche Schrigen aufeinander bezogen, durch die seine einan-
der entgegengerichteten Spitzen einen krafterfillten, aufeinander zustreben-
den Charakter erhalten, wihrend die Leere der Zwischenflichen tberwunden
wird zugunsten einer hervorgerufenen Fiille, die in der aufstrebenden Form
des zweiten Kapitells eine Antwort erhalt (Abb. 2 und 3).” Eine solche plastisch-
lebendige Bezogenheit lassen die Kapitelle des kleinen Kuppelraumes dagegen
vermissen. Die Grenze ihrer Formen stoft steil, fast senkrecht auf den Grund,
der dadurch einen begrenzten, blanken, ja freigefegten Charakter erhilt. Es



Alexander Schaumann | Der kleine Kuppelraum des ersten Goetheanum

entstehen positiv-negativ Beziehungen, die durch wiederholtes Umschlagen
von Figur und Grund auseinander hervorgehen. Zudem bleibt der Riicken der
Figuren abgeflacht. Es kommt zu keiner fiir den grofen Kuppelraum charakte-
ristischen Gratbildung - ein Detail, das die grundverschiedene Verfasstheit der
beiden Metamorphose-Reihen deutlich macht.

Entsprechend dieser Charakterisierung zeigt das erste Kapitell® eine lan-
ge, sich kaum verjingende Form, die sich tber zwei Drittel der Kapitellflache
nach unten erstreckt (Abb. 5). Durch keinerlei Rhythmisierung belebt, besitzt
sie einen strengen, krafterfillten Charakter, findet auf den Kanten zwischen
den Kapitellflichen jedoch ein Gegenmotiv. Hier schneidet sich die auf die
Kanten zulaufende Kontur in die Basis einer dort befindlichen Form, die selber
spitz nach unten auslduft und von dort durch eine entsprechende Form eine
Antwort erhilt. Es entstehen zwei herzartige Formen, die die Kante zwischen
den Flachen des Kapitells aktivieren und damit den Weg zwischen unten und
oben zum Thema machen. Eine gleichsam ins Nichts gezeichnete Linie ergdnzt
die sich von oben herab manifestierende Hauptform, deren Gemeinsamkeit in
einer von Abstand und Gegentiber bestimmten Beziehungsaufnahme besteht.

Nach dem Setzen dieses Anfangsimpulses bringt das zweite Kapitell Ausei-
nandersetzung und Dynamik, mit denen links und rechts eine neue Bedeutung
erhalten (Abb. 6). Die Grenze zwischen Figur und Grund wird zum Maander,
indem der offene Grund als ein figurartiger Hof sich nach oben erweiternd
in den erhabenen Bereich hineinschiebt, wiahrend von dort eine Kraftkon-
zentration nach unten dringt, deren leicht zugespitzter Form von unten eine
weitere, tief ausgekerbte Form entgegenkommt. Der offene Grund, der im ers-
ten Kapitell lediglich Hintergrund war, erhélt eine selbststiandige, fir sich be-
stehende Qualitét, die in Auseinandersetzung mit der erhabenen Form nach
einer Gleichgewichtslage sucht. Es entsteht ein flaichiges Nebeneinander, das
mit der Dynamik der Form eine entspannte Ruhe verbindet.

Im dritten Kapitell kommt es zu einer kérperlich-raumlichen Verdichtung
(Abb. 7). Es zeigt von oben herab sich abflachende Spitzen, an denen, wenn
auch ohne Verbindung, eine lyraartige Form mit einem maichtigen, an eine
Hansekogge erinnernden Korpus zu hingen scheint. Die oberen Spitzen wir-
ken wie eine Restform, von der sich die herabhdngende Form mit ihrer in die

Abb. 5:1. Kapitell im kleinen Kuppelraum
© Staatsarchiv Basel-Stadt,
BSL 1023 1-4-18-013

Abb. 6: 2. Kapitell im kleinen Kuppelraum
© Staatsarchiv Basel-Stadt,
BSL 1023 1-4-14-15

Abb. 7: 3. Kapitell im kleinen Kuppelraum
© Staatsarchiv Basel-Stadt,
BSL 1023 1-4-18

3 Gemadp der Grundrisskonstruktion ist die Reihe
der Kapitelle im kleinen Kuppelraum von hinten
nach vorne zu lesen.



75

Alexander Schaumann | Der kleine Kuppelraum des ersten Goetheanum

Schwere sinkenden Kraftsammlung absondert. Dabei hat sich die Dynamik
des Maanders verstirkt. Die von auflen in die zur Seite gestreckten Hande der
Lyraarme geschnittenen Hohlungen betonen das von innen her Pralle des Kor-
pus, wihrend der offene Grund die sich ablésende Form nun insgesamt um-
fangt. Dabei hat sich der Schwerpunkt noch weiter nach unten verlagert, der
Bezug zur Hohe bleibt aber erhalten. Wie ist diese Abfolge zu verstehen?
Insgesamt fallt auf, dass die erhabene Form jeweils dorthin springt, wo sich
zuletzt das Nebenmotiv befunden hatte. Welche Funktion tibernimmt dieses
innerhalb des Gesamtablaufs? Es macht sichtbar, was als grundlegende, aber
noch unausgesprochene Qualitit im jeweiligen Hauptmotiv enthalten ist. Das
zeigt sich im ersten Kapitell, indem die beiden herzartigen Formen die Span-
nung, die das die Flichen des Kapitells einnehmende Hauptmotiv auf seinen
Kanten hervorruft, in ein anschauliches Motiv Gibersetzen und damit die Stre-
cke zwischen oben und unten sichtbar machen, die auch fir das Hauptmotiv
nicht ohne Bedeutung ist. Zwar betont dieses mit seiner sich von oben herab
entwickelnden Form das Oben, erhilt seinen Sinn aber erst durch seine Be-
ziehung zum Unten, die im Nebenmotiv dann als solche sichtbar wird und da-
mit dem nach unten dringenden Anfangsimpuls den Weg zu seiner weiteren
Entfaltung weist. Das Hauptmotiv des zweiten Kapitells erscheint deshalb auf
dessen Kanten und zeigt eine Form, die, obwohl Kkleiner als die erste, mit neuer
Kraft nach unten strebt. Sie nimmt den Schwerpunkt, der im ersten Kapitell
nicht weit unterhalb der oberen Abdeckplatte gelegen hatte, nach unten mit
und stoRt dabei auf eine weitere Form, deren aufnehmende Geste gegeniiber
dem flachen, kaum merklichen Bogen am unteren Kapitellrand des ersten Ka-
pitells eine neue Deutlichkeit besitzt. Aus einer ersten Beziehungsaufnahme
wird Begegnung. Es kommt zu einem Aufeinander-zu-Bewegen, das sich auf
der vom ersten Nebenmotiv vorgezeichneten Achse abspielt, dabei aber eine
Rhythmisierung entwickelt, die vom zweiten Nebenmotiv aufgegriffen und
auf komplementire Weise erginzt wird. Zwischen den sich von Kapitellkante
zu Kapitellkante wiederholenden Hauptmotiven entstehen die offenen, sich
nach oben hin erweiternden Hofe, deren miandrisches Schieben in dem fla-
chigen Nebeneinander der polaren Formen zur Ruhe kommt, wihrend es zwi-
schen den unteren Formen zu einer gewissen Verengung kommt. Infolge des
flichigen Charakters dieses Nebenmotivs sind es nun diese beiden sich tber-
kreuzende Qualitaten, das Dazwischen und der Gegensatz zwischen Oben und
unten, die dem nachfolgenden Hauptmotiv als Voraussetzung dienen. Dessen
schwer nach unten sinkender Korpus scheint sich, vermittelt durch seine bei-
den hinaufgereckten Arme, von zwei Seiten her zu fiillen, wihrend der obere
Bereich von Ab- und Auflésung gekennzeichnet ist. Dazu kommt der Gegen-
satz zwischen einem leer gefegten AuReren und einem prall gefiillten Inneren,
mit dem der herabwirkende Impuls der Hohe seinen Endpunkt erreicht, sodass
alle weiteren Formen einen neuen Charakter annehmen. Die offenen Flachen,
die als Nebenmotive das Unten reprisentieren, werden als solche aktiv, sodass
neue, von unten nach oben strebende Hauptmotive entstehen. Diese entspre-
chen in riickschreitender Symmetrie dem vormals offenen Grund, erginzt
durch weitere Formen, die, anstatt wie in den ersten beiden Kapitellen von
der entstandenen Spannung zwischen Oben und Unten gefordert zu werden,
den erreichten Zusammenklang zwischen Unten und Oben veranschaulichen.
Dabei kommt das vierte Kapitell wie das dritte noch ohne solche Ergédnzun-
gen aus (Abb. 8). Es zeigt eine auf dem unteren Kapitellrand aufsitzende Form,
die die als Negativ vorzustellende Lyraform umgreift und mit lanzettférmi-
gen Spitzen nach oben strebt, wihrend an der Stelle der Liicke zwischen den



76

nunmehr verschwundenen Lyraarmen ein langgestreckter Tropfen entgegen-
kommt. Die Umkehrung von Figur und Grund ist verbliffend konsequent.
Verbliffend ist aber auch der Wandel des Charakters. Zwischen den von oben
kommenden Tropfen und den von unten her umfassenden Formen entsteht
ein Aufnehmen und Weiterleiten, das den Eindruck eines in die Leichte ge-
hobenen Stromens erweckt. Glich das dritte Kapitell dem innehaltenden End-
punkt einer Entwicklung, so bringt das vierte eine beschwingte Offenheit, die
die vollzogene Wendung nicht deutlicher zum Ausdruck bringen kénnte. So
hat sich der Schwerpunkt noch weiter nach unten verlagert, der Bezug zur
Hohe bleibt aber erhalten. Wie ist diese Abfolge zu verstehen?

Das finfte Kapitell (Abb. 9) setzt die aufstrebende Dynamik fort, indem es
die Anlage des vierten in angehobener Position wiederholt. Hertibergesprun-
gen von der Kante des Kapitells zu seiner Flache erhebt sich eine aufstrebende
Figur, die durch Halbb6gen mit den Nachbarfiguren verbunden ist. Auch diese
ergibt sich durch Umkehrung des entsprechenden Kapitells, mit dem gering-
figigen Unterschied, dass sich die Malle der einstmaligen Hofe zugunsten
einer breiteren Griindung reduzieren. Es kommt zu einer Aufrichtung in drei
Etagen, mit der auch der Schwerpunkt nach oben wandert. Dabei vergegen-
standlichen die den Halbbégen von oben entgegenschwebenden Tropfen den
Schwerpunkt des neuen Grundes, der, der Situation des zweiten Kapitells ent-
sprechend, auf gleicher Héhe mit dem Schwerpunkt der Hauptfigur zu liegen
kommt. Es entsteht ein Zusammenklang, der den finalen Zusammenklang des
sechsten Kapitells vorausnimmt.

In diesem Kapitell wird die Hauptform zum Zickzack (Abb. 10). Ausgehend
von der Unterkante der Kapitellflichen erhebt sich in beide Richtungen eine
energische Diagonale, die auf Zweidrittelhohe der Kapitellkanten mit den
Nachbardiagonalen zusammenwichst. Sie bilden eine deutlich nach oben wei-
sende Geste, wihrend parallel zur unteren Form ein weiterer Winkel seltsam
weich von oben herabhingt. Die lineare Struktur des ersten Kapitells kehrt da-
mit zurtick. Anstelle der Oben und Unten in eine erste Beziehung bringenden
Parallelen kommt es jedoch zu hinaufweisenden Diagonalen, mit denen sich
die Spannung auf den Kanten des ersten Kapitells erfillt. Unten und Oben
findet seinen Ausgleich. Dabei vergegenstidndlicht der obere Winkel auch in

Abb. 8: 4. Kapitell im kleinen Kuppelraum
© Staatsarchiv Basel-Stadt,
BSL 1023 1-4-18-06

Abb. 9: 5. Kapitell im kleinen Kuppelraum
© Staatsarchiv Basel-Stadt,
BSL 1023 1-4-18-09

Abb.10: 6. Kapitell im kleinen Kuppelraum
© Staatsarchiv Basel-Stadt,
BSL 1023 1-4-18-08



7

Alexander Schaumann | Der kleine Kuppelraum des ersten Goetheanum

Abb. 11: 1. Thronsitz
Abb.12: 2. Thronsitz
Abb.13: 3. Thronsitz, Prismen verloren

Fotos: Walter Roggenkamp: Das Goetheanum als
Gesamtkunstwerk, Verlag am Goetheanum,
Dornach 1986

diesem Fall den Schwerpunkt des neuen Grundes. Markanter aber sind die
Schwerpunkte der unteren Form, die mit kleinen finfeckigen Flachen das Zu-
sammenwachsen der von unten kommenden Diagonalen und damit auch das
zum Abschluss-Kommen der gesamten Reihe besiegeln.

Die Thronsitze

Die Kapitelle des kleinen Kuppelraumes veranschaulichen die méglichen Kon-
stellationen zwischen Oben und Unten. Das Oben zeigt sich, setzt sich mit
dem Unten auseinander und wird vom Unten aufgenommen, das seinerseits
sich mit neuer Aktivitat nach oben wendet, eine Antwort erhidlt und mit dem
Oben zusammenklingt. Es handelt sich um Beziehungen, die innerlich nach-
vollzogen und verglichen werden. Eine Bindelung der Krafte wie im grofRen
Kuppelraum kommt dabei aber nicht zustande. An die Stelle der Identifikation
treten deshalb Uberschau und Vergleich, was den Betrachter in eine neue Posi-
tion versetzt. Er bedarf einer Position des Gegentbers, die in den Thronsitzen
eine gebaute Verwirklichung findet. Wenn auch unter unterschiedlichen Blick-
winkeln, so erschlieBen diese dennoch einen Blick auf alle in der Héhe gegen-
iber befindlichen Kapitelle, besitzen aber auch selbst eine unverwechselbare
Konfiguration. Wie ist das Zusammenspiel von Kapitellen und Thronsitzen
zu verstehen? Als kérperliche Gebilde haben sie eine Beziehung zu allen drei
Dimensionen des Raumes. Sie besitzen ein Vor und Zuriick, ein Auf und Ab
und eine unterschiedliche Spanne zwischen Mitte und seitlicher Ausdehnung.
Es gibt eine rickwairtige Gestaltung, einen Baldachin und - eine besondere
Eigenheit - die sogenannten Prismen, die die Breite der Vorderfront betonen
und die man sich als Unterlage eines kultischen Hammerschlages vorzustellen
hat. Sie bestehen aus senkrecht aufgestellten Kérpern mit — von auflen nach
innen aufgezdhlt - dreieckigem, quadratischen und finfeckigen Querschnitt,
die zunichst auf dem Boden und spater auf einem Sockel stehen. Wie kann die
Auspragung des jeweiligen Schauens anhand der Thronsitze und ihrer Gesten
beschrieben werden?

Den ersten Thronsitz kann man sich mehr als alle anderen als die Aus-
formung einer bildsamen Masse vorstellen (Abb. 11). Von dem riickwirtigen
Pfeiler ausgehend, erweitert sich seine untere Hélfte auf die Aullenkanten der



Alexander Schaumann | Der kleine Kuppelraum des ersten Goetheanum

beiden dreieckigen Prismen zu, schniirt sich kurz vor diesen aber ein, sodass
deren erneute Ausweitung die vordere Ebene des Sitzes als eine von der Seite
her angespannte Fliche erscheinen lasst. Seine obere Halfte verjiingt sich da-
gegen. Sowohl von der Seite als auch von oben abgeschrigt, laufen ihre Kanten
in einem Punkt zusammen, von dem aus ihre Unterseite als eine grofe ebene
Flache schrig bis zur Vorderkante des im Hintergrund verborgenen Fiinfeck-
pfeilers abféllt, um dann umzukehren und weiterhin abfallend die Oberseite
der unteren Halfte des Sitzes zu bilden. Im Ergebnis werden alle drei Raumes-
richtungen polarisiert. Der Sockel mit seinen Schriagen verbindet sich satt und
kraftvoll mit dem Boden, wihrend der Baldachin einen zart tastenden Charak-
ter erhalt. Die Breite wird durch die Prismen angespannt und die Tiefe durch
einen weit nach hinten greifenden Raumkeil erschlossen, wihrend der eigent-
liche Sitz mit seinen schmiegsamen Formen eine weich sich herauslosende
Mitte bildet. Durch tiefe Einschnitte von den seitlichen Prismen abgesetzt
und nach hinten durch eine Rickenlehne geschlossen, wird der dort Sitzen-
de als ein in mehrfacher Hinsicht empfindsamer charakterisiert. Ganz an die
Vorderkante des Gesamtgebildes herangeschoben, entsteht der Eindruck einer
vorbehaltlosen Offenheit, die in scheuem Aufblick das Erschaute in die eigene
Seele aufnimmt. Mit seiner knospenhaften Zartheit bildet der erste Thronsitz
einen merkwirdigen Gegensatz zur majestitischen Setzung des ersten Kapi-
tells, dem er mit seinem staunenden Aufnehmen jedoch auf komplementare
Weise entspricht.

Im Gegensatz zu der Bildsamkeit des ersten Thronsitzes steht beim zweiten
das Ergebnis im Vordergrund (Abb. 12), das mit seinen rechten Winkeln und
parallelen Flichen ohne Weiteres zu tiberschauen ist. Die Dreiecksbeziehung
des ersten Thronsitzes, die von der Spitze des Baldachins und seinen breit auf
dem Boden aufruhenden Seitenkanten gebildet wurde, wandelt sich in ein auf-
gerichtetes Rechteck, das sich mittels seiner parallelen Wande gegenstandlich
konturiert und mittels seines weit in die Horizontale hinausgreifenden Daches
auch die benachbarten Rdume in seine Konstellation einbezieht. Lediglich die
steil nach unten fithrende Unterseite des Daches lasst Masse sptren, sodass der
Raum unter ihm einen entsprechend hereingreifenden und damit aufnehmen-
den Charakter erhilt. Zudem sind Raum und Sitz miteinander identisch, was
in Bezug auf den Sitzenden auch in diesem Fall bestimmte Aussagen macht.
Streng umschlossen und zwischen zwei weiteren Riumen sitzend, scheint er
ernst und gesammelt, widerstreitende Krafte aufeinander zu beziehen. Zwar
ist der Charakter dieses Thronsitzes strenger als der des zweiten Kapitells, aber
auch dieses findet in einer Horizontalbeziehung zu einem Ausgleich.

Beim dritten Thronsitz (Abb. 13) wird das eine Beziehung zum Raum her-
stellende Element zu einer ebenen Fliche, vor der der eigentliche Sitz eine
geradezu gemauerte Festigkeit erhélt. Man glaubt, das den Kuppelraum erfil-
lende Licht sich auf der sechssternférmigen Flidche spiegeln zu sehen, deren
weit iiber den Sitz hinausragende Oberkante von der Spitze des gegenldufigen
Dreiecks nur geringfiigig iberschnitten wird, deren seitlich sich tberkreuzen-
de Kanten dagegen einen langgestreckten Winkel bilden, der sich oben wie un-
ten der Breite der Prismen an der Vorderfront anpasst. Vor allem aber entsteht
durch die Uberlappung der Dreiecke der fiir den Sechsstern charakteristische
mittlere Bereich, der durch den eigentlichen Sitz bestétigt wird. Sein orthogo-
naler Unterbau betont die Schwere. Sein den Sitzenden umfangender oberer
Bereich verjingt sich dagegen, den Winkeln des Hintergrundes entsprechend,
und besteht aus einer ringsum begrenzenden Wand, die bei gleichbleibender
Starke rechtwinklig nach hinten fluchtet und oben einen waagerechten Ab-

78



79

Alexander Schaumann | Der kleine Kuppelraum des ersten Goetheanum

Abb. 14: 4. Thronsitz
Abb.15: 5. Thronsitz
Abb. 16: 6. Thronsitz

Fotos: Walter Roggenkamp: Das Goetheanum
als Gesamtkunstwerk, Verlag am Goetheanum,
Dornach 1986

schluss erhilt. Es entsteht ein geschlossenes Gehiduse, in dem der Sitzende ge-
sammelt lauscht, um das ihm Zugetragene in sich aufzunehmen. Die Verinner-
lichung ist weiter fortgeschritten und die Beziehung zu Raum und Héhe erhalt
einen indirekten Charakter, wie das auch im zugehérigen Kapitell der Fall ist.

Fragt man nach der inneren Folgerichtigkeit dieser Entwicklung, ist die je-
weilige Stellung des Schauenden aufschlussreich. Im ersten Thronsitz sitzt er
inmitten eines in alle Richtungen hin lebendig plastischen Geschehens, ist selbst
von diesem aber abgeriickt. Er besitzt einen separierten Sitz, wihrend um ihn
herum Flachen in den verschiedensten Neigungen ein beachtliches Volumen
gestalten. Er ist mit dem Geschehen nicht identisch. Es geschieht, und er nimmt
es wahr. Das Erschaute wird in der Tiefe des eigenen Wesens nachgeahmt und
dadurch zur Erfahrung gebracht. Im zweiten Thronsitz ist der eigentliche Sitz
mit der Gesamtgestalt dagegen identisch, die den Schauenden in doppelter Hin-
sicht in eine Mittelposition versetzt. Er sitzt zwischen zwei weiteren, durch das
ausgreifende Dach in die Throngestalt einbezogenen Rdumen und sitzt selbst
in einem Raum, der ebenso energisch in die Masse des Thronsitzes hineingreift
wie das Gber ihm befindliche Dach mit seiner Masse nach vorne drangt. Dabei
scheint die strenge Ausrichtung der begrenzenden Flichen die Aktivitat des
Schauenden selbst zu sein. Das Erschaute wird Bestandteil seiner eigenen Tatig-
keit, das er ordnet und aufeinander bezieht. Im dritten Thronsitz sondert sich
der eigentliche Sitz dann erneut vom Gesamtgebilde, das sich auf eine Fliche
im Hintergrund reduziert. Die imaginare, die Front des ersten Thronsitzes be-
stimmende Flache taucht also im Hintergrund des dritten Thronsitzes wieder
auf, wobei sich deren nach unten geéffneter Dreieckswinkel, der im zweiten
zum Rechteck wurde, sich nun weiter, nimlich nach oben, 6ffnet, von wo ihm
ein zweites Dreieck entgegenkommt. Die Mittelposition des zweiten Schauen-
den erweist sich damit als Durchgangsstufe, wihrend der dritte, bezogen auf
die hinter ihm befindliche Flache und kokonartig von dem véllig erstarrten Sitz
umschlossen, eine ganz nach innen gewandte Aktivitit entwickelt. Eine weiter-
gehende Abgeschlossenheit ist kaum vorstellbar. Die Entwicklung kehrt sich
deshalb um. Angezeigt durch einen bis auf den Boden herab separierten Sitz ge-
winnt der Schauende eine neue Selbststindigkeit, wihrend das Verhéltnis zum
Erschauten eine neue Anndherung verrit.



Alexander Schaumann | Der kleine Kuppelraum des ersten Goetheanum

Dieser Umkehr entsprechend besitzt auch der vierte Thronsitz einen fli-
chigen Hintergrund, der die neue Ausrichtung aber klar zu erkennen gibt
(Abb. 14). Er hinterfiangt den Sitz nicht als eine bis zum Boden hinabreichende
Flache, sondern besteht aus einem sich nach oben reckenden Finfeck, das wie
die Prismen angehoben und auf einen Unterbau gesetzt wird. Gleich einem
mit ausgebreiteten Armen stehenden Menschen erhebt sich das Finfeck hin-
ter dem Sitz und entwickelt dank seiner natiirlichen und infolge der Proporti-
onierung angehobenen Zentrierung einen aufstrebenden Impuls, wihrend der
Sechsstern des dritten Thronsitzes mit seinen zwei Dreiecken und seiner an
den Boden angepassten Situation die empfangenen Krifte nach unten leitet.
Hinzu kommt der Zusammenklang der seitlichen Schrigen des Finfecks mit
denen der Prismensockel, sodass entsprechend dem vierten Kapitell eine be-
schwingte Gesamtgestalt entsteht, die durch das Fehlen eines Baldachins noch
zusitzlich geéffnet wird. Der Blick des Schauenden geht nach oben. Anstatt
zu lauschen und aufzunehmen, scheint er in eine offene Zukunft zu schauen.

Der funfte Thronsitz besitzt erneut einen Baldachin, der aber einen sich
nach oben wendenden Charakter besitzt (Abb. 15). Wie beim zweiten Thron-
sitz mit einem waagerechten oberen Abschluss versehen, ist er aber nicht Re-
sultat eines in die Masse des Sitzes hineingreifenden Raumes. Infolge seiner
doppelt gebrochenen Kanten scheint er mit einer ihm selbst innewohnenden
Kraft begabt, mit der sein enormes Volumen den Sitz des Schauenden tber-
fangt und nach oben driangt. Da zugleich die zuletzt schrig ansteigenden Seiten
der Prismensockel in die Senkrechte geholt, d.h. seitlich eingezogen werden,
kommt es zu einer neuen Sammlung, die sich, anstatt den Raum zu empfangen,
mit neu gewonnener Kraft der Hohe entgegen bewegt.

Der sechste Thronsitz (Abb. 16) wird schlieRlich von einer Vertikalitit be-
stimmt, die von masseerfiillten Kanten gebildet wird. Die beiden dreieckigen
Prismen zeigen, wie zuvor schon die finfeckigen, nicht ihre flache Seite, son-
dern ihre Kante, der entsprechend auch ihr Sockel gebildet ist. Auch die Fliache
hinter dem Sitz lauft seitlich in solche Kanten aus, wihrend diese selbst, an-
stelle eines Baldachins, lediglich mit einer flachen, durch Abschrigung gewon-
nenen Spitze versehen ist. Der Thronsitz 6ffnet sich auf eine Weise, die wieder
Unmittelbarkeit spiren lasst. Es kommt zu einem Austausch, der die Hohe
nicht vorsichtig ertastet, sondern mit ihr zusammenstrémt. Wie im zugehori-
gen Kapitell ist ein Einklang erreicht, der mit seiner vertikalen Parallelitit aber
der Geste des ersten Kapitells entspricht. Die Setzung des Anfangs vermag der
Schauende nun in sich selbst zu realisieren.

Die Architrave
Die Betrachtung der Thronsitze zeigt, dass ihre Gestaltung der Gestaltung der
Kapitelle keineswegs eins zu eins entspricht, dass vielmehr von einer komple-
mentdren Erginzung gesprochen werden muss. Das gilt vor allem fir das Ver-
haltnis der ersten drei Thronsitze zu den ihnen entsprechenden Kapitellen, bei
denen die Hohe aktiv ist. Sie spricht. Es geht aber auch um Herabwirken und
Trennung. Die Aufgabe des Schauenden besteht deshalb in einem Aufnehmen,
das in Bezug zur Héhe in einem gewissen Spannungsverhaltnis steht. Das zeigt
auch die Gestalt der Thronsitze. Sie betonen das Unten, wiahrend die weiteren
Thronsitze das Hinauf betonen und deshalb mit dem ebenfalls aufstrebenden
Unten innerhalb der Kapitelle viel selbstverstindlicher zusammenzuklingen.
Insgesamt formulieren die Thronsitze in ihrer nach unten und aulen versetz-
ten Position die Haltung, die das jeweilige Verhaltnis zwischen unten und oben
erfordert. Thre Position unterhalb der Kapitelle bedarf aber auch einer Ergén-

80



81

Abb. 17, Architrav im grofen Kuppelraum,
von rechts nach links erstes und zweites
Kapitell (Ausschnitt)

© Staatsarchiv Basel-Stadt, BSL 1023 1-4-7

Abb. 18: Architrav im kleinen Kuppelraum
mit der Nische, die fiir die plastische Gruppe
bestimmt war (Ausschnitt)

© Staatsarchiv Basel-Stadt, BSL 1023 1-4-1-2

zung dartber, die mit dem Architrav gegeben ist. Dieser wurde gemeinsam mit
den Thronsitzen konzipiert. Die elliptischen Einrdume des Modellbaus von
Malsch und des Saulensaals im Haus der Anthroposophischen Gesellschaft in
Stuttgart kommen noch ohne eine solche Erganzung aus. Die Entstehung des
Architravs ist mit dem ersten Goetheanum und seinem zweiten, sich vom ers-
ten absondernden Kuppelraum verbunden, ohne dass sich dieser allerdings auf
den zweiten Raum allein beschranken wiirde. Als breites Band tibergreift er die
Pfeilerpositionen beider Raiume und zeigt diese Kontinuitdt durch eine jeweils
langgezogene, in ihrem weiteren Verlauf in einen Wulst iibergehende Hohl-
kehle, wihrend vertikal ausgerichtete Formen auf die einzelnen Pfeilerkopfe
hinunterweisen (Abb. 1). In welcher Beziehung steht der Architrav zu den sich
unter ihm abspielenden Metamorphoseprozessen?

Diese Frage kann in Bezug auf das jeweils erste Kapitell der beiden Raume
klar beantwortet werden. Die grofle Hohlkehle im groflen Kuppelraum ent-
spricht der hervorrufenden Fille der Zwischenflichen des ersten Kapitells,
von der mit den beiden nach unten weisenden Spitzen ein Impuls zur Ver-
leiblichung ausgeht. Motive, die Gber sich selbst hinausweisen und damit die
Metamorphoseschritte impulsieren, konnen aber nur in der Abgeschlossenheit
der Kapitellsituationen entstehen. Die Kapitelle bleiben deshalb Triger der
Metamorphose, wihrend die Spitzen iiber dem zweiten und dritten Kapitell
sich gleich dem Nachklang des Anfangsimpulses zuriicknehmen, um dann jen-
seits eines von der Unterkante des Architravs aufsteigenden Verschlingungs-
motivs Formen Platz zu machen, die nun umgekehrt eine neu gewonnene Fille
nach oben tragen. Ahnliches gilt fiir den Architrav des kleinen Kuppelraumes
(Abb. 1 und 18), der infolge der geringeren Pfeilerabstinde allerdings machti-
ger zu sein scheint. Zudem besitzt er anstatt der den Schrittcharakter im gro-




Ren Kuppelraum betonenden Doppelspitzen nur jeweils eine auf jeden Pfeiler
weisende Form, die noch dazu unmittelbar aus der oberen Offenheit hervor-
geht, d.h. ohne den charakteristischen Knick, an dem im grofen Kuppelraum
die Offenheit des Umkreises in die Verleiblichung der nach unten weisenden
Spitzen tbergeht (Abb. 17). Gleich einer aus der oberen Offenheit hervor flie-
Renden Welle ergief8t sich die breit auf das erste Kapitell weisende Form und
betont mit ihrer Fulle dessen die Entwicklungsreihe eréffnende Setzung. Die
Eigenart dieser Beziehung wird mit den weiteren Formen aber noch deutli-
cher. Besonders die dritte scheint mit ihrer maulartigen Offnung auf den nach
unten wandernden, sich gleichsam entziehenden Schwerpunkt des Kapitells
zu reagieren, bevor nach oben stromende Formen die bekannte Umkehr zu er-
kennen geben. Es folgt eine kleine Schlaufe, die noch mit dem Strang verbun-
den ist, von dem auch die vorangegangenen Formen ausgegangen waren, bevor
diese dann, ins Grole Gbertragen, fast bis zu den beiden verbleibenden Pfei-
lern herabreicht und im Zuriickstromen die Hohlkehle mit einem dem groflen
Kuppelraum entsprechenden Wulst erfillt. Die Architravformen des kleinen
Kuppelraumes scheinen zu den Kapitellen eine empfindende Beziehung auf-
zunehmen. Sie haben einen personalen Charakter, der in der Malerei oberhalb
des Architravs aber erst voll zur Geltung kommt. Dort erscheinen Wachter-
figuren, stehend in einer Wiederholung der Thronsitze und iberschwebt von
inspirierenden Geistwesen, in denen die von unten her Schauenden erst ihr
vollgtltiges, weil gleich ihnen selbst individualisiertes Gegeniiber finden.*

Die Stellung des kleinen Kuppelraumes innerhalb der

Gesamtheit des Baus und der Menschheitsreprasentant
Der kleine Kuppelraum zeigt den Menschen als Geist unter Geistern. Das Ich,
das im groflen Kuppelraum in die Bildeprozesse der fortschreitenden Kapi-
tellmetamorphose einbezogen ist, tritt aus diesen heraus und findet sich im
Nebeneinander einer gebauten Gesprichssituation, die sich in der Héhe der
Kuppelmalerei noch einmal wiederholt. Die Schauenden, die der Besucher
ganz selbstverstandlich in den offenen Thronsitzen erginzt, finden sich in

82

Abb. 19: Blick in den kleinen Kuppelraum,
Rekonstruktion Bergmann

© Rudolf Steiner Archiv / Foto: Friedrich Bergmann,
Christoph Oling GmbH/oling.punkt, Arlesheim.

4 Zwischen den besprochenen Formen findet sich
eine weitere Motivreihe, die mit ihrem konse-
quent absteigenden Charakter Ratsel aufgibt. Auf
eine kleine Spitze folgen ein sich von oben abl-
sendes und nach unten offenes Rund, ein nach
unten hangender kleiner Bogen und anschlie-
Bend zwei kugelartige, noch unter die Architrav-
kante drangende Ballungen, die einen figurarti-
gen Schweif hinter sich her nach unten ziehen.
Wie ist diese Motivfolge zu verstehen? Sie verlie-
ren den Bezug zur oberen Offenheit. Sie befinden
sich an isolierter, durch die umgebenden Haupt-
motive von oben abgeschnittener Stelle, die, in
den gropen Kuppelraum zuriickprojiziert, nicht
den Zwischenrdumen zwischen den Pfeilern, son-
dern diesen selbst entsprechen. Sie beziehen
sich damit auf die mittleren fiinf Pfeiler oder viel-
leicht sogar auf alle sieben, da sich neben der
Eingangsgeste im Ubergang vom sog. «Balda-
chiny iber dem geschnitzten Menschheitsreprd-
sentanten noch eine weitere kleine Spitze befin-
det und die Gegenseite durch die Biihnendffnung
abgeschnitten ist. Geht es wie bei deren Kapitel-
len um eine Leibbildung, der im Gegensatz zur
dortigen aber eine plastische Durchdringung
fehlt? Beriicksichtigt man ihren von Anfang an
isolierten, iiber dem Nichts schwebenden Charak-
ter, erscheint der dramatische Absturz zwischen
den letzten beiden Pfeilern und ihren mdchtig
heraufziehenden Bahnen nicht mehr so unvorbe-
reitet zu sein.



83

Alexander Schaumann ist Maler und Dozent fiir Ma-

lerei, Kunstgeschichte, Anthroposophie und Natur-
und Menschenbetrachtung, u.a. in der Waldorferzie-

herausbildung in NRW und ist lange auch in China ta-

tig gewesen. Seine letzte Publikation im Verlag am
Goetheanum 2022 ist: Kunst und Wahrnehmung -
Kiinstlerische Prozesse bei Wassily Kandinsky, Piet
Mondrian, Paul Cézanne, Vincent van Gogh, Joseph
Beuys, Alberto Giacometti und Rudolf Steiner

Alexander Schaumann | Der kleine Kuppelraum des ersten Goetheanum

einem Zusammenhang, der sie von oben her inspiriert und der mit den jeweils
unterschiedlichen, ins Bild tbertragenen Verhaltnissen zur Hohe verdeutlicht,
was die Qualitdt der einzelnen Gesprachsbeitrige ausmacht. Dabei scheinen
die Kapitelle als in die Form geronnene Beziehungsgestalt zwischen Geistwe-
sen und Menschengeist zu vermitteln. Der Grundrisskonstruktion des Bau-
es entsprechend, beziehen sich diese aber auch auf die Uberginge zwischen
den Entwicklungsschritten im grofen Kuppelraum und bringen die Haltun-
gen zur Anschauung, die mit diesen Ubergingen verbunden sind. Formelhaft
konnen sie vielleicht folgendermafen beschrieben werden: Bei dem Schritt in
die Verleiblichung ist das Festhalten am Ideal der Héhe entscheidend (Abb. 2
und 3), zu einem verinnerlichten Gesprach kommt es nicht ohne das Halten
eines gegenseitigen Gleichgewichts, und das Bilden eines in sich abgeschlosse-
nen Zentrums. Dies bedeutet das Schaffen eines Inneren, das die Qualitit der
Hohe in dieses Innere aufnimmt. Entsprechend bringt erst das Finden einer
Initiative die entstandene Mittequalitit zur Entfaltung (Abb. 4), fihrt ein sich
auf hoherer Ebene Vereinen zu einer umfassenden Erfallung und befreit das
Schlagen einer Briicke nach oben aus der auf diesem Weg notwendig gewese-
nen Absonderung.

Das zentrale Motiv des kleinen Kuppelraumes, die Mittelpunktfigur des
ganzen Baues, erweist sich diesen Zusammenhingen gegentber aber als eine
weitere Instanz. Sie tritt als Dreizehnte in den Kreis der zweimal sechs Schau-
enden, sie kommt aber auch dem Streben entgegen, das das Wesen der Kapi-
telle des grolen Kuppelraumes ausmacht. In ihr verkérpert sich das Zukunfts-
ziel der Entwicklung, die im Bereich der Kuppelmalerei den Charakter eines
Ausblicks annimmt. Die hohlenartigen Inspirationsrdume tber den Thron-
wachtern 6ffnen sich auf ein in leuchtenden Farben erstrahlendes Bild. Zur
unteren Fassung des Menschheitsrepriasentanten hat der Betrachter jedoch
ein ganz anderes Verhiltnis. Aus Weltenfernen und zugleich in intimer Ndhe
scheint ihm seine eigene Zukunftsgestalt entgegenzukommen. Es kommt zu
einem Mallnehmen und inneren Ausrichten, das erginzt, was im groflen Kup-
pelraum als zentraler Ubergang zwischen dem vierten und fiinften Kapitell zur
Anschauung kommt. Die befreite Aufrichtekraft des fiinften Kapitells wird in
das plastische Bild einer menschlichen Gestalt ibersetzt und weist damit den
Weg zu einem zu sich selbst erwachenden Ich. Mit ihrer weit ge6ffneten Geste
weist sie zudem tber sich selbst hinaus und erfallt den Bau mit einem Lebens-
strom, der den Metamorphoseschritten auf 16sende und befreiende Weise ent-
gegenkommt.



HERMANN LINDE -
EIN MALER, ZWEI WELTEN

Wenn man Hermann Linde sah still wirken in seinem Atelier,
dann wusste man: Das war einer der Besten, die unter uns wirkten.
Rudolf Steiner 1923

Der Reisende
Es ist wohl zutreffend, wenn gesagt wird, dass sich das Leben Hermann Lin-
des in zwei Welten abspielte. Da war seine Welt vor der Jahrhundertwende,
angereichert durch Begegnungen mit zahlreichen Kiinstlern, die, jeder auf
eine andere Weise, zu Wegbereitern verschiedener Kunstrichtungen wurden.
Es war auch die Welt, geprigt von naturalistischen und impressionistischen
EinflGssen, die ihren Ausdruck fanden in Lindes Landschaftsbildern und
Stadteansichten sowie in seinen Genrebildern und Portrits. Und dann war
da die neue Welt, in die er durch die Begegnung mit Rudolf Steiner 1904 in
Minchen eintauchte. Pragend aber fir sein kiinstlerisches Schaffen war zu-
nichst seine Familie. Der Groflvater miitterlicherseits, der Kunstmaler Chris-
tian Stolle, erteilte Hermann und seinen sechs Geschwistern ersten Mal- und
Zeichenunterricht. Der Vater, eigentlich Apotheker, war ein leidenschaftli-
cher Fotograf und experimentierte mit neuen Linsensystemen mit dem Ziel,
die Technik des Fotografierens zu verbessern. Dartiber hinaus machte er sich
in Libeck einen Namen als Portrat-Fotograf. Nahezu alle prominenten Fa-
milien, so auch die Familie Mann, zdhlten zu seinen Kunden. Obgleich er es
gerne gesehen hitte, dass seine Sohne in seine Fullstapfen treten, so hat er
doch ohne zu zdgern die kiinstlerischen Ambitionen der beiden S6hne Her-
mann und Walther (spater Professor an der Kunstakademie Berlin) unter-

Hermann Linde, Salzspeicher mit
Holstentorbriicke in Liibeck
Foto: Privatbesitz




85

Hermann Linde, Selbstportrait
Foto: Kunstsammlung am
Goetheanum, Dornach

stiitzt. Auf seine Empfehlung hin studierte Hermann Malerei zunachst an
der Kunstschule Dresden bei Leon Pohle (bekannt als Historienmaler und
Portritist) und spiter in Weimar bei Max Thedy und Albert Heinrich Bren-
del. Wihrend Thedy sich einen Namen machte durch seine Stddteansichten
und Landschaftsbilder, widmete sich Brendel der Tiermalerei. Diese Sujets
finden sich spater auch in Lindes Werken.

Nach Beendigung seines Studiums ging Hermann Linde auf Reisen nach
Italien, Tunesien und Agypten, wo er seinen Bruder Walther, der in Kairo als
Fotograf und Kolorist titig war, besuchte. Hermann nutzte die vielen Ein-
dricke und hielt sie in Skizzen und Gemaélden fest, fir die er auch Abnehmer
fand, wodurch fir seinen Lebensunterhalt gesorgt war. In Italien entstanden
auch zahlreiche Kopien von Werken bedeutender Renaissancemaler, die heu-
te im Libecker Museum Behnhaus aufbewahrt werden. Es waren aber vor al-



Walter Kugler | Hermann Linde - ein Maler, zwei Welten

lem Szenen aus dem alltédglichen Leben, die ihn faszinierten und ihn zu immer
neuen Bildern anregten, wodurch er einerseits seine Beobachtungsgabe und
anderseits seine Mal- und Zeichentechnik schulte und verbesserte. Nahezu
zwei Jahre war er unterwegs und lie8 sich schliefflich in Hamburg nieder, um
sein Glick als Portratmaler zu finden. Jedoch blieb der Erfolg aus, wie folgen-
dem Auszug aus einem Brief vom 20. Februar 1892 an seinen Bruder Walther
zu entnehmen ist:

«Der Erfolg war bisher ein negativer. Meine Ausstellung hat, wie ich tber-
all bemerkt habe, groe Enttiuschung hervorgerufen. In der Kritik bin
ich gehorig heruntergerissen, mir wird Geschmacklosigkeit und wenig
Farbensinn vorgeworfen. Doch hofft der Kritiker, wenn ich diese Ubel er-
kannt hitte, kénnte ich sie vielleicht iberwinden, da ich ein junger Anfin-
ger wire. Die Portrits lassen viel zu wiinschen brig. - Im Ganzen hat der
Mensch ja recht, doch wenn man zu gleicher Zeit traurige Kitschbilder ge-
lobt sieht, so mdéchte man doch verzweifeln. [..] Mit Portrit-Bestellungen
wird es wohl auch knapp sein, denn was die Kritiker fir schlecht finden,
ist einfach schlecht. Hier neue Bilder zu malen, verliert man wirklich alle
Lust, was soll man mit all dem Zeugs anfangen. Ich habe jetzt sechs Bilder
im Atelier stehen und weil nicht wohin damit.»’

Im Herbst desselben Jahres verlieR er Hamburg und begab sich erneut auf
Reisen, diesmal nach Ceylon (Sri Lanka), Kaschmir und Indien. Drei Jahre
sollte dieser intensive Arbeitsaufenthalt dauern. Er hatte auf einer seiner
Schiffsreisen einen britischen Kolonialbeamten, der in Indien titig war,
kennengelernt und folgte nun dessen Einladung. Die Begegnung war fir
Linde ein Glucksfall, denn durch jenen Beamten wurde er in dessen gesell-
schaftliche Kreise eingefiihrt, was ihm so manchen Auftrag einbrachte. In
seinen Tagebiichern beschrieb er die weiten, oft abenteuerlichen Reisen zu
den Auftraggebern, bei denen er das gesellschaftliche Leben britischer Kolo-
nialherren und auch das prachtvolle Leben indischer Fiirsten kennenlernte.
Aber er erlebte unterwegs auch so manche furchtbare Szene, insbesondere
in den Armenvierteln. Eine Tagebucheintragung der besonderen Art ist die
vom 21. Juli 1893:

«Vorgestern war die Langar-Prozession. Sah sie vom Palais des Kriegsmi-
nisters; ibertrifft alle Erwartungen, Hunderte von bunt bemalten Ele-
fanten, Tausende von wundervollen Pferden, oft bunt bemalt, oft halb
vergoldet; jeder Navob mit seiner Armee verrotteter Krieger mit vorsint-
flutlichen Waffen; alles singend und tanzend ihren Salut gebend. Regula-
re Truppen gut; interessant die Bullokabatterien und Kamelbrigaden. Der
Zug dauerte 4% Stunden. Habe einige Olskizzen gemacht, eignet sich fiir
ein grofes Bild.»

Und in der Tat. Es wurde ein gigantisches Ol-Gemailde: Vier Meter hoch und
sechs Meter breit. Sein Bild Die Langar-Prozession fand ein grofles Echo und
brachte ihm die Goldene Medaille des Vizekénigs von Indien ein. Leider
wurde das Bild, das nach Bremen verkauft und im dortigen Museum aus-
gestellt worden war, Opfer der Zerstorungen wihrend des Zweiten Welt-
krieges.

Ein anderes groRformatiges Gemalde Arabische Flickschuster, das in einer
Ausstellung in der Crystal Palace Picture Gallery in London im gleichen Jahr

86

Hermann Linde, Indisches Madchen
in Pochampalli-Sari
Foto: Privatbesitz

1 Hermann Linde: Brief an Walther Linde. Archiv am
Goetheanum.

2 Hermann Linde, Tagebucheintragung vom 21. Juli
1893. Archiv am Goetheanum.



87




Walter Kugler | Hermann Linde - ein Maler, zwei Welten 88

zu sehen war, wurde mit der Silbermedaille ausgezeichnet. Und nur ein Jahr
spater nahm Linde in Tunis an der jahrlichen Geméldeausstellung teil und er-
hielt fir seine Werke den ersten Preis.

Seine Eindrtcke tber die Flickschuster in Kairo hielt er auf mehreren No-
tizzetteln (Archiv am Goetheanum) so fest:

«Gottlich ist es, nichts zu besitzen> sagte der Weise von Sinope. Nun,
mit <Nichts> kénnen nur die Goétter auskommen; aber mit Wenigem kann
mancher, auch ein armer Flickschuster in Cairo ein ganz vergniigtes Leben
fihren. Mit 2 Piastern (20 R)) bestreitet er leicht seine Bediirfnisse. Was
braucht er mehr als einige Cigaretten, einige Datteln, einige Fladen der
flachen Brotscheiben, die er an der nichsten Ecke billig ersteht u. einen
Schluck Nilwasser, welches die Verkdaufer durch die Gassen tragen? Nun -
und geht das Geschaft schlecht — Malesch, Allah hat es gewollt!»

Jahrhundertwende: Zeit fiir Reformen
Man nannte sie Kinstlerkolonien, jene Orte, an denen sich Maler und Bild-
hauer, Musiker und Tanzer, Schriftsteller und Architekten, aber auch Gartner,
Handwerker, Anarchisten und Sozialisten vor und nach der Wende vom 19.
zum 20. Jahrhundert fernab vom rastlosen Getriebe der GroRstidte eine neue
Heimat schufen. Worpswede bei Bremen, Hellerau bei Dresden, die Mathil- Hermann Linde, Flickschuster in Kairo, 1891
denhoéhe bei Darmstadt, der Monte Verita oberhalb von Ascona und Dachau Foto: Museum Behnhaus Dragerhaus, Liibeck




89

Carl Olov Petersen: https://www.deutschlandfunk-
kultur.de/kuenstlerkolonie-dachau-malen-im-
akkord-100.html

David Burljuk: Die <Wildeny Russlands, in: Alma-
nach Der Blaue Reiter. Miinchen 2004, S. 42.
Rudolf Steiner: «Die schdpferische Welt der Far-
bey, in: Das Wesen der Farben, Vortrag vom 26. Juli
1914, GA 291, Dornach 1991, S. 91.

Wassily Kandinsky: Uber das Geistige in der Kunst.
Bern1952, S. 141,

Rudolf Steiner: Kunst und Kunsterkenntnis, Erster
Vortrag Miinchen, 15. Februar 1918, GA 271, Dor-
nach 1985, S. 94.

Katalog Okkultismus und Avantgarde, Ausstellung
in der Schirn Kunsthalle, Frankfurt 1996, S. 360.

Walter Kugler | Hermann Linde - ein Maler, zwei Welten

bei Miunchen sind wohl die bekanntesten Orte, an denen man sich zusammen-
gefunden hatte, um den in eine Schieflage geratenen Globus neu zu justieren.

Fir Hermann Linde wire es naheliegend gewesen, sich in Worpswede anzu-
siedeln, denn er ist aufgewachsen in Libeck, der Kénigin und Mutter der Hanse.
Aber vielleicht war es das Gen der Hansestadt, das den jungen Hermann damit
begabte, sich nach seinem Studium der Malerei in Dresden und Weimar auf
den Weg in ferne fremde Lander zu machen, um schliefllich in der Kinstler-
kolonie Dachau in der Nahe von Miinchen anzukommen. Der spéter weithin
bekannte Buchillustrator (Simplicissimus) Carl Olov Petersen erinnert sich: «<Zu
Beginn des Jahrhunderts leuchtet wihrend der Sommerzeit alle fiinfzig Me-
ter der Malschirm eines Malers oder Malerin in der Dachauer Landschaft. An
besonders beliebten Stellen stand man sogar tagelang Polonise, bis jeder an
die Reihe kam».” Vor, mit und nach Linde lebten dort neben Adolf Hélzel (ei-
ner der Grindervater der Kolonie) Carl Spitzweg, Lovis Corinth, Emil Nolde,
Franz Marc, Max Liebermann und noch manch anderer.

Die Protagonisten des Aufbruchs jener Jahre, insbesondere in der Kunst-
szene sowie in der Zunft der Schreibenden, verband vor allem eines: die Ab-
kehr von Konventionen und Routine, von Systemtreue und Akademisierung.
So war im Almanach Der Blaue Reiter, erschienen 1912, zu lesen: «Man muss
grindlich den akademischen Kram tiber Bord werfen.»* Eckpunkte der Male-
rei der Zukunft sollten sein Farbe und Form und damit eine Befreiung aus der
Abhangigkeit von der Natur vollzogen werden. Farbe und Form sind auch in
den Uberlegungen Rudolf Steiners sehr wesentlich: «Und so miissen wir das,
was in den Formen, was in den Farben lebt, als das lebendige Organ der geisti-
gen Welt betrachten.»®

Wenige Jahre zuvor, 1911, hatte Kandinsky in seiner programmatischen
Schrift Uber das Geistige in der Kunst im Zuge der anstehenden Emanzipation
der Malerei von der direkten Abhidngigkeit von der Natur einen bewussteren
Umgang mit der Farbe eingefordert. Um welche Tiefendimensionen es ihm
dabei ging, schildert er im siebten Kapitel so: «Dabei ist es notig, dass der Maler
auller seine Augen auch seine Seele kultiviert, damit sie auch fahig wird, die
Farbe auf ihrer Waage zu wiegen und nicht nur beim Empfangen der dufleren
Eindricke (auch freilich hie und da der inneren), sondern als bestimmende
Kraft beim Entstehen ihrer Werke titig ist.»°

Dass trotz aller Kontroversen um die exakten Begriffe und die wissenschaft-
lich akzeptable giiltige Farbenlehre in der Malerei lingst ganz neue Wege ein-
geschlagen wurden, war auch Rudolf Steiner nicht entgangen. Mit Blick auf
Werke von Cézanne, Hodler und Signac weist er in seinem Vortrag vom 15.
Februar 1918 auf diese neuen Entwicklungen hin: «Welche unendliche Bedeu-
tung gewinnt alles dasjenige, was die Maler der neueren Zeit versucht haben,
um die verschiedenen Farben, um das Licht in seinen verschiedenen Ténungen
wirklich zu studieren. [..] Was ist nicht alles versucht worden, um von dieser
Empfindung ausgehend das Licht in seinem Leben zu erwecken, das Licht so zu
behandeln, dass in ihm entzaubert wird, was sonst verzaubert bleibt, wenn das
Licht der Entstehung der gewohnlichen Naturvorginge und Naturereignisse
dienen muss.»” Licht war auch das groffe Thema, mit dem sich Robert Delaunay
befasst hat. Fir ihn konzentrieren sich im Begriff des Lichtes die transzen-
dentalen Krafte der Abstraktion, Organisation, Tiefe und reinen Wirklichkeit.
Licht ist gleichsam der Birge fiir den kiinstlerischen Ausdruck an sich. «Die
Augen sind die Fenster unserer Seele, und unsere Augen sehen das Licht.»®

Mit ganz dhnlichen Fragestellungen hat sich auch Linde auseinanderge-
setzt, blieb aber zundchst dem Gegenstdndlichen treu. Das sollte sich aber



Walter Kugler | Hermann Linde - ein Maler, zwei Welten

bald dndern. Seine Bilder, die in Dachau und Umgebung entstanden sind,
desen> sich wie eine Chronik des dortigen Alltagsleben: Bauerinnen bei der
Arbeit, Bauerinnen beim Kirchgang, Szenen im Wirtshaus, Kihe auf der
Weide, Frauen bei der Heuernte sowie Straenansichten. Es ist der Blick,
die Wahl des Standortes und die daraus resultierende Perspektive, und es
ist das malerische und zeichnerische Kénnen, die Hermann Lindes Bilder
ausmachen, den Menschen und Tieren, Mauern und Pflanzen, Innen- und
Aullenrdumen etwas wie Wiirde verleihen und sie zu vielsagend sprechen-
den Wesen werden lassen.

Einer, der dies erlebt und erkannt hat, war Max Liebermann, einer der be-
deutendsten Vertreter des deutschen Impressionismus. Liebermann war eng
befreundet mit Hermann Lindes dlterem Bruder Max, der in Liibeck als Augen-
arzt praktizierte und zugleich ein leidenschaftlicher Sammler zeitgendssischer
Kunst war. In seinem Garten stand eine Skulptur von Rodin und an den Wan-
den hingen etliche Bilder von Edvard Munch, der mehrere Monate als Gast in
seinem Haus verbrachte und dessen Forderer er viele Jahre hindurch war.

Einmal, als Max Liebermann bei Max Linde, der ibrigens lebensgrof von
Lovis Corinth portratiert wurde, zu Gast war, fithrte dieser ihn in das Haus der
Eltern, in dem Liebermann erstmals Bilder von Hermann Linde sah und spon-
tan ausrief: «Wenn ick det konntel»® Ein groReres Lob auf das kinstlerische
Schaffen von Hermann Linde konnte es gar nicht geben, war doch Liebermann
ein weithin hochangesehener Kiinstler sowie Lehrer mit Professorentitel an
der Akademie der Kinste in Berlin und zudem viele Jahre Priasident der Berli-
ner Secession und Mitbegriinder des Deutschen Kiinstlerbundes.

Von Dachau aus fuhr Linde hiufig nach Minchen, um Kunstlerkollegen zu
treffen und durch die Museen zu streifen. 1899 kam es dort zur Begegnung mit
der Malerin Marie Hagens, die zunéchst in Paris, dann in Minchen bei Franz
von Lenbach studiert hat. Im darauffolgenden Jahr haben sie geheiratet, und es
war Marie, die ihren Gatten zu einem Vortrag von Rudolf Steiner mitgenom-
men hat. Dass dies Ereignis beider Leben von Grund auf dndern sollte, war
nicht sogleich absehbar. Nach Hermann Lindes Entwiirfen schufen sie sich ein
gemeinsames Heim in Dachau-Etzenhausen, wo 1904 ihre Tochter Agnes auf
die Welt kam. Agnes wird ebenfalls Malerin werden. Das Ehepaar Linde wird
zwei Jahre spiter Mitglied in der Deutschen Sektion der Theosophischen Ge-
sellschaft, in der Hermann Linde diverse administrative Aufgaben iibernimmt
und sich bei der Geldbeschaffung fiir die Auffithrungen der Mysteriendramen
von Rudolf Steiner und spater auch fir die Errichtung des Johannesbaus en-
gagiert. Zugleich befasst er sich intensiv mit der Kunst des Restaurierens und
publiziert seine Erfahrungen und Erkenntnisse in einer umfangreichen Ab-
handlung «Uber das Restaurieren alter Kunstwerke», die in einer Fachzeit-
schrift 1907 erscheint. Auf Bitten von Rudolf Steiner beteiligt sich Linde an
der Gestaltung der Kulissen fiir die Auffithrung von Edouard Schurés Drama
Die Kinder des Luzifer sowie 1910-1913 der Bihnenbilder fir die Urauffihrung
der vier Mysteriendramen von Rudolf Steiner.

Da das von Rudolf Steiner geplante Festspielhaus - zunichst unter dem
Namen Johannesbau, spater Goetheanum - in Minchen nicht realisiert wer-
den konnte, jedoch ein Bauplatz in Dornach bei Basel zur Verfiigung gestellt
wurde, zog die Familie Linde auf Bitten Rudolf Steiners 1914 nach Dornach.
Die enge Zusammenarbeit mit Rudolf Steiner, die in Minchen ihren Anfang
genommen hatte, wurde nun in Dornach fortgesetzt. Von alldem, was Her-
mann Linde vor der Jahrhundertwende als Kunstler geschaffen und welche
Anerkennung er gefunden hatte, wusste man in Dornach nichts, als er 1915

90

Hermann Linde,
Dachauer Bduerin beim Kirchgang

Hermann Linde,
Villa Linde in Dachau-Etzenhausen

9 Vaterstddtische Vereinigung Liibeck: Nachruf,
Gez. -s-, in: Vaterstadtische Blatter, Libeck, 15. Juli
1923,S.7.



Walter Kugler | Hermann Linde - ein Maler, zwei Welten




Walter Kugler | Hermann Linde - ein Maler, zwei Welten 9

im Auftrag von Rudolf Steiner die Leitung fiir die Deckenmalereien in der ~ Hermann Linde, «Ahrimans Reichy Bilhnenbild
grollen Kuppel des Goetheanum tbernahm. In einem 1922 gehaltenen Vor-  zuRudolf Steiners Mysteriendrama «Der Hiiter
trag (Typoskript, Rudolf Steiner Archiv) zieht er folgendes Resiimee aus sei-  der Schwelley

ner Arbeit:

«Aus diesen Angaben [in Steiners Vortriagen] heraus scheint es mir mog-
lich, weiter den Weg fur selbstandiges kinstlerisches Schaffen zu fin-
den. Allein aus der Betrachtung der Malereien und der Bauformen wire
eine Befruchtung der Kunst kaum erméglicht. Eine grofle Gefahr liegt
jedenfalls darin, dass diese Formen zu leicht kopiert und auf andere Bau-
ten Ubertragen werden. Wenn der Bau in einem anderen Material aus-
gefiihrt, wenn er andere Dimensionen héitte, wenn er an einem anderen
Platz stinde, so wiirden sich die Formen dndern missen, sie sind beweg-
lich. Sdulenmotive z. B. kann man nicht anderswohin verpflanzen, sie ge-
hoéren organisch zu einem Koérper. Die Malereien und Architrave werden
sich in anderer Umgebung ebenso dndern missen. Hier sind sie richtig,
weil sie wahr sind.»

Im Gedichtnis der Dornacher geblieben sind vor allem seine Gemalde nach
Motiven aus Goethes «Mirchen von der griinen Schlange und der schénen
Lilie» im Zusammenklang mit Motiven aus Rudolf Steiners Mysteriendrama
Die Pforte der Einweihung. Linde selbst hat seine Studien zu Goethes Marchen -



93

Walter Kugler | Hermann Linde - ein Maler, zwei Welten

Hermann Linde, Erstes Goetheanum,
Foto: Rudolf Steiner Archiv, Dornach

10 Hermann Linde: Eine Beschreibung der Folge von

1

12 farbigen Bildern (iber das Goethe-Mé&rchen, in:
J. W. Goethe: Das Mdrchen von der griinen
Schlange und der schdnen Lilie, Basel 1972, S. 56.
Rudolf Steiner, ebd. S. 891.

«verwoben» mit dem ersten Mysteriendrama von Rudolf Steiner - und sein
Leben in und mit den Elementen sehr eindrucksvoll anhand seines Bildes zu
Steiners Mdrchen vom Lieben und Hassen so beschrieben:

«Die Welt der Elemente sieht er [der alte Mann] vor sich eindringen. Fel-
sen werden ihm zu grotesken Naturen, das Wasser zu Wesen, die ihn in
den Strudel hinabziehen wollen, die Wolken nehmen Formgestalten an,
und in den Blitzen zucken Feuergeister ihm ihre Feuergarben entgegen.»™

Damit greift er einen Gedanken auf, den Rudolf Steiner in seinem Vortrag vom
26. Juli 1914 vor Beginn der plastischen und malerischen Arbeiten im Goethe-
anumbau seinen Zuhérern gleichsam in die Seele eingeschrieben hat:

«EBs muss, meine lieben Freunde, das Bestreben der Kunst werden, in das
elementare Leben wieder unterzutauchen; die Kunst hat lange genug an-
geschaut, die Natur studiert, lange genug versucht, allerlei Ratsel der Na-
tur zu lésen und in den Kunstwerken dasjenige in einer anderen Form
wiederzugeben, was durch das Eindringen in die Natur geschaut werden
kann»"

«Dasjenige aber, was in den Elementen lebt, das ist auch der heutigen
Kunst noch ein Totes. Die Luft ist tot, das Wasser ist tot, das Licht ist tot,



Walter Kugler | Hermann Linde - ein Maler, zwei Welten

%4

so wie sie heute gemalt werden, die Form ist tot, so wie sie heute von der
Skulptur geboten wird. Eine neue Kunst wird aufgehen, wenn die Men-

schenseele lernen wird, sich in das Elementare, das lebendig ist, zu ver-
senken und zu vertiefen.»

Wohin dies fithren kann, lasst Rudolf Steiner im 11. Bild seines Mysterien-
dramas Die Pforte der Einweihung (11. Bild) durch Luna mit den Worten aus-
sprechen:

«Du wirst dich selber leben dtrfen,
Wenn Licht in deiner Seele leuchten kann.»

Und dieses Licht hat in der Seele von Hermann Linde geleuchtet und: er durf-
te und konnte sich selber leben. Das ist es, was seine Kunstwerke und ihn als
Menschen ausmachen.

Hermann Linde, Der Tempel auf der Briicke
Foto: Kunstsammlung am Goetheanum,
Dornach

Walter Kugler war Professor of Fine Art an der
Brookes University Oxford und langjdhriger Mither-
ausgeber der Rudolf-Steiner-Gesamtausgabe sowie
Leiter des Rudolf Steiner-Archivs. Er kuratierte Aus-
stellungen mit Werken Steiners in Museen weltweit.
Zahlreiche Verdffentlichungen, zuletzt (2020): Drei-
gliederung - Die Kunst der Zusammenarbeit und zus.
mit Christiane Haid: Beuys im Goetheanum. (2021)

Anldsslich Hermann Lindes 100. Todestages am

26. Juni 2023 erscheint im Verlag am Goetheanum
eine Publikation von Angelika Feind-Laurents
«Hermann Linde. Ein Maler - Zwei Welteny mit diber
100 Abbildungen. Zugleich zeigt die Kunstgalerie
Goetheanum vom 24. Juni bis 17. September 2023
Werke von Hermann Linde aus allen Schaffensperioden.



95

Veranstaltungen

Sektion fiir Schone Wissenschaften

11. bis 16. Juli 2023

Die Mysteriendramen Rudolf Steiners
Meditation und Schicksal

Mit Christiane Haid, Ueli Hurter,
Martina Maria Sam, Vicke von Behr
u.a.

9. bis 10. September 2023

Kolloquium Technik und
Transhumanismus

Verantwortlich: Ariane Eichenberg und
Christiane Haid

(auf Einladung)

11. bis 12. September 2023
Kolloquium zur Sinneswissenschaft
Rudolf Steiners

Verantwortlich: Christiane Haid und
Jaap Sijmons

(auf Einladung)

Veranstaltungen
https://ssw.goetheanum.org

Sektion fiir Bildende Kiinste
21. bis 28. Juli 2023

Kunstintensivwoche (D/E)

Das erste Goetheanum - als Bild der
Anthroposophie

Mit Caroline Chanter, Ron Dunselman,
Ariane Eichenberg, Mirela Faldey,
Esther Gerster, Christiane Haid,

Stefan Hasler, Christian Hitsch,

Katrin Hoffmann Hurter, Peter Kraul,
Bettina Muller, Alexander Schaumann,
Jaap Sijmons, Edgar Spittler, Ulrikke
Stokholm, Pieter van der Ree, Johannes
Wirz, Petra Ziebig

(Detail-Programm publiziert)

Ausstellungen

24. Juni bis 10. September 2023
Herrmann Linde 1863-1923
Ein Maler - zwei Welten

Veranstaltungen
https://sbk.goetheanum.org

Sektion fiir Redende und
Musizierende Kiinste

26. bis 29. Juni 2023

Internationales Abschlusstreffen
Eurythmie/Sprachgestaltung
Diplom-Abschlussklassen der
Eurythmie- und Sprachgestaltungs-
Ausbildungen zeigen Teile aus ihrem
Abschlussprogramm

Jeweils um 17.00 und 20.00 Uhr
Tickets: www.goetheanum-buehne.ch
https://goetheanum.ch/de/
veranstaltungen

11. bis 16. Juli 2023

Die Mysteriendramen Rudolf Steiners
Meditation und Schicksal

Mit Vortragen, Arbeitsgruppen,
Demonstrationen

23. bis 24. September 2023
Tierkreisgebirden - Farben -
Eurythmiefiguren
Forschungs-Kolloquium mit Lasse
Wennerschou, Sivan Karnieli und
Stefan Hasler

Ein Treffen fiir Forschungsaktive
und fur Forschungsinteressierte.
Darstellungen und Einheiten zum
Mitmachen wechseln einander ab
mit Einheiten des Gespraches und
Austausches tber das gerade Erlebte.
Information und Anmeldung: srmk@
goetheanum.ch

Veranstaltungen:
https://srmk.goetheanum.org/
veranstaltungen/termine

Das nichste Heft widmet sich dem
Transhumanismus mit einem Beitrag der
russischen Schriftstellerin und Denkerin
Xenia Golubovitch sowie weiteren
Beitrigen von Ariane Eichenberg,

Edwin Hibner, Sebastian Lorenz, René
Madeleyn, Matthias Rang und Renatus
Ziegler. Zudem enthilt es einen Essay
von Christiane Haid iber Kandinsky,
wie von Anna Weise iiber Hilma

af Klint und ein Interview mit der
Eisenplastikerin FEROSE.



Wenn man Hermann Linde sah, still wirken in seinem Atelier,
dann wusste man: Das war einer der Besten, die unter uns wirkten.

Rudolf Steiner 1923

Unsere Biicher
erhalten Sie im

Buchhandel oder
in unserem
Online-Shop.

Angelika Feind-Laurents

Herrmann Linde
Ein Maler — Zwei Welten

236 Seiten, kartoniert,

21 % 28 cm, zahlreiche Abb.
39€| 42 Fr.

ISBN 978-3-7235-1727-7

Hermann Linde (Liibeck 1863—1923 Arlesheim) galt als einer
der herausragenden Orientmaler seiner Zeit. Fiir sein Gemalde
«Die Langar-Prozession» wurde er mit der Goldenen Medaille
des Vizekonigs von Indien ausgezeichnet und fiir ein weiteres
Werk «Arabische Flickschuster in Kairo» erhielt er anlésslich

einer Ausstellung im Londoner Crystal Palace die Silbermedaille.

Weitere Auszeichnungen folgten.

Von alldem wusste man in Dornach nichts, als ihm 1915
Rudolf Steiner die Leitung fir die Deckenmalereien in der
grofSen Kuppel des Goetheanum Ubertrug. Im Gedachtnis der

Verlag am Goetheanum

Dornacher sind vor allem seine Gemalde nach Motiven aus
Goethes «Marchen von der griinen Schlange und der schénen
Lilie» im Zusammenklang mit Motiven aus Rudolf Steiners
Mysteriendrama «Die Pforte der Einweihung» geblieben.
Inihrer reichlich bebilderten Studie tiber Leben und Werk von
Hermann Linde gelingt es Angelika Feind-Laurents, die bereits
uber die am Goetheanum tatigen Musiker Josef Gunzinger und
Jan Stuten hochst anregende Werke publiziert hat, die zwei Wel-
ten, in denen sich — geographisch und kiinstlerisch — Hermann
Linde bewegte, als ein Ganzes erlebbar werden zu lassen.

www.goetheanum-verlag.ch




