
ST
IL

 J
O

H
AN

N
I 

20
23

 
45

. J
AH

RG
AN

G
 

H
EF

T 
2



2﻿

STIL. Goetheanismus in Kunst und Wissenschaft 
Stil Johanni 2023, 45. Jahrgang Heft 2

Die Vierteljahresschrift STIL ist Organ der  
Sektion für Schöne Wissenschaften, der 
Sektion für Bildende Künste und der Sektion 
für Redende und Musizierende Künste der 
Freien Hochschule für Geisteswissenschaft, 
Goetheanum, Dornach/Schweiz und erscheint 
im Verlag am Goetheanum.

Die Zeitschrift wurde 1979 von Wilhelm 
Oberhuber unter dem Titel «STIL. Goetheanis-
tisches Bilden und Bauen» gegründet und seit 
2009 unter dem Titel «STIL. Goethanismus in 
Kunst und Wissenschaft» weitergeführt. Sie 
erscheint gegenwärtig im 45. Jahrgang. 

Redaktion: Dr. Ariane Eichenberg,  
Dr. Christiane Haid, Anna Kartini,  
Michael Kurtz und Reinhart Moritzen. 
Grafik: Wolfram Schildt (Berlin) 
Cover: William Turner, 1775–1851. «Lake 
with Mountains: Evening» (See mit Bergen: 
Abend), um 1830. Aquarell auf Papier, 
28 × 25,5 cm. Inv. Nr. D35883.  
London, Tate Britain.

Jeder Autor verantwortet den Inhalt seines 
Artikels selbst. Nachdruck nur mit Genehmi-
gung des Herausgebers und des Autors. © 2023 
Allgemeine Anthroposophische Gesellschaft, 
Freie Hochschule für Geisteswissenschaft, Sek-
tion für Schöne Wissenschaften und Sektion 
für Bildende Künste. 

Das Abonnement kostet für vier Hefte im Jahr 
60 € ⁄ 70 chf, zuzüglich Porto, Förderpreis 
100 € ⁄ 120 chf. Das Einzelheft kostet 
18 € ⁄ 20 chf, zuzüglich Porto. 

Das Abonnement kann jeweils jährlich  
zum 31. Dezember mit einer Frist von  
6 Wochen gekündigt werden. 

Postanschrift Redaktion 
STIL | Sektion für Schöne Wissenschaften 
Goetheanum | CH – 4143 Dornach 
Tel.: +41 61 706 43 82 
E-Mail der Redaktion: stil@goetheanum.ch

Postanschrift Vertrieb  
und Abonnentenverwaltung 
Kooperative Dürnau / Stil 
Im Winkel 11, 88422 Dürnau 
E-Mail: abo.stil@goetheanum.ch

Der STIL kann als Einzelheft und im 
Abonnement (jährlich 4 Hefte) direkt  
über den Verlag bezogen werden.

Zur Zeit ist die Anzeigenpreisliste  
vom 1. April 2020 gültig. 
Druck: WIRmachenDRUCK,  
71522 Backnang 

ISSN 0171-3817

Editorial

3	 Kunst als Brücke 
Ariane Eichenberg, Christiane Haid

5	 Auf abseitigen Pfaden 
Die Bedeutung von  Literatur und Kunst heute 
Thanassis Lambrou

17	 Goethe und Keats in Arkadien 
Schönheit und Logos 
Fritz Wefelmeyer

32	 Shakespeare und Novalis  
Eine inspirierende Begegnung 
Bruce Donehower

42	 Denken ist Anwesenheit im Geiste  
Mehdi Hairi Yazdi 
Christine Gruwez

49	 Im Gespräch über den Krieg und das Menschsein  
Marica Bodrožić  

51	 Kunst als Brücke und Ort der Begegnung 
Eine Annäherung an die russische Kultur 
Heinz  Mosmann

64	 Lew Kopelew, Heinrich Böll  
und Alexander Solschenizyn 
Michael Kurtz

72	 Der kleine Kuppelraum  des ersten Goetheanum  
und seine Beziehung zum übrigen Bau 
Alexander Schaumann

84	 Hermann Linde –  ein Maler, zwei Welten 
Walter Kugler

Inhalt Impressum



3

Liebe Leserinnen und Leser,

Ende April 2023 wurde die russisch-jüdische Dichterin Maria Stepanova für ihren 
Lyrikband Mädchen ohne Kleider (Suhrkamp 2022) mit dem Leipziger Buchpreis für 
Europäische Verständigung ausgezeichnet. Das ist in mehrfacher Hinsicht ein be-
sonderes Ereignis. Maria Stepanova, 1972 in Moskau geboren und zurzeit am Wis-
senschaftskolleg in Berlin, war bis zum Angriffskrieg Russlands auf die Ukraine lei-
tende Redakteurin des unabhängigen Kulturportals colta.ru. Ihre Texte, vor allem 
die Gedichtzyklen, aber auch Essays und der Roman Nach dem Gedächtnis machten 
sie international bekannt. Es ist das erste Mal, dass der Leipziger Buchpreis für ei-
nen Gedichtband verliehen wird. Gerade Lyrik, zwar das Herzstück von Literatur, 
aber als solches auch verborgen und auf den ersten Blick schwer zugänglich, scheint 
denkbar ungeeignet, der realen, brutalen Wirklichkeit gerecht zu werden und zur 
Verständigung zwischen den Menschen etwas beitragen zu können. – Kann Sprache 
der Zerstörung und der Angst begegnen, kann sie, wenn es um Leben und Überle-
ben geht und das Wort gegen die Waffe steht oder fast noch auswegloser, das Wort 
zur Waffe wird, Rettendes bringen? Maria Stepanova stellt sich den Fragen, die die 
Sprache und für sie insbesondere die russische Sprache heute aufwerfen. Sie ver-
schließt ihre Augen nicht vor der Gewalt, sondern übernimmt Verantwortung: «Ich 
spreche und schreibe in einer Sprache, die ihr eigenes Leben zusammen mit dem 
Leben anderer auslöscht», sagte sie in ihrer Dankesrede in Leipzig. Im Durchgang 
durch die Finsternisse des Zeitgeschehens und seiner schmerzhaften Vergegenwär-
tigung kann durch Sprache Neues entstehen, kann die Sprache selbst verwandelt 
und erlöst werden aus ihren Zwängen und ihren todbringenden Befehlen. Stepano-
va versteht sich als «Minenentschärferin» in dunklen Zeiten. «Ich grabe die Sprache 
aus und säubere sie, versuche, ihr eine neue Existenz zu geben.» 

In dieser neuen Existenz sind die vielen Stimmen der Vergangenheit und Gegen-
wart für die Zukunft geborgen. Ein vielstimmiger Chor erhebt sich in den Worten – 
Homer, Sappho, Ovid, Dante, Shakespeare, Goethe, Rilke, Charms, Mandelštam 
und Brodsky sprechen mit. Wir treten ein in eine Gemeinschaft, die über Raum 
und Zeit hinweg besteht und die uns zum neuen Sehen und Hören herausfordert. 
Das Gedicht ist Gespräch und als solches berührt es unser Herz und verändert da-
durch zwar nicht die Welt direkt, aber «das In-der-Welt-Sein» (Paul Celan).

Im Gespräch-Sein und sich selbst und dem anderen begegnen durch die Kunst, 
ist der Themenschwerpunkt der Johanni-Ausgabe des STIL. Thanassis Lambrou, 
ein griechischer Dichter, folgt den Spuren Hölderlins, Celans und Rilkes und zeigt, 
was wahrhafte Kunst sein kann und wie sie zu innerer Verwandlung führt. Bruce 
Donehower und Fritz Wefelmeyer bringen Shakespeare und Novalis wie Goethe 
und Keats in ein Gespräch, Christine Gruwez nimmt die Denkfäden des irani-
schen Philosophen Mehdi Hairi Yazdi auf und entwickelt, was Denken im Licht 
und in Anwesenheit des Geistes bedeutet. Heinz Mosmann und Michael Kurtz 
zeigen anhand russischer und deutscher Autoren, wie Literatur eine Brücke der 
Verständigung zwischen den Menschen bilden kann. Und Marica Bodrožić, mehr-
fach ausgezeichnete Schriftstellerin aus Berlin, schaut dem Krieg mit ihren Wor-
ten ins Gesicht. Auch sie wendet sich nicht ab, sondern folgt ihrem inneren Licht. 
Die Ausgabe schließt mit einem Beitrag von Alexander Schaumann über die kleine 
Kuppel des ersten Goetheanum und einem Porträt von Walter Kugler über den 
Maler Hermann Linde, dessen 100. Todestag sich in diesem Jahr jährt.

Aus der Redaktion in Dornach grüßen Ariane Eichenberg und Christiane Haid.

KUNST ALS BRÜCKE
Editorial



4﻿   |   	 Kunst als Brücke



5

Anfang der achtziger Jahre studierte ich Jura an der Aristoteles-Universität in 
Thessaloniki. Damals war ich zwanzig Jahre alt, las die merkwürdigsten Bücher 
und hörte die bizarrste Musik. Eines Tages wurde ich beim Stöbern in einer 
Buchhandlung auf ein Buch mit einem schlichten, schmucklosen Umschlag 
aufmerksam, welches erst wenige Jahre zuvor in Griechenland erschienen war. 
Ich kann nicht schwören, dass der Name des Autors mir in jener Zeit bekannt 
war. Ich glaube nicht. Seine Sprache auch nicht. Das Buch mit dem schönen 
hellblauen Umschlag, das ich heute noch immer besitze, trug einen ungewöhn-
lichen, paradoxen Titel: Hyperion oder der Eremit in Griechenland. Es ist das 
Buch, welches mein Leben schlagartig verändert hat. Es bewegte mich zu einer 
Entscheidung, die sich wenig später als lebenswichtig erwies: Die Sprache des 
Dichters zu erlernen, von der ich bis zu jener Stunde keinen einzigen Laut ge-
hört hatte. 

Wenig später durchwanderte ich ganz alleine Süddeutschland, fuhr nach 
Tübingen auf der Suche nach einem Dichter, welcher, wie es mir schien, doch 
ein Eremit in Griechenland war, und dies ein Leben lang. Mit einem hohen An-
sinnen in seiner äußersten Einsamkeit: Sich dem Dionysos-Triumphzug an-
schließen und ihn womöglich bis zu dem Abendland bzw. Deutschland brin-
gen. Eines Tages stand ich in dem sogenannten Hölderlinturm in Tübingen, 
im runden Zimmer und im kleinen Garten des Hauses, ehrfurchtsvoll und 
sprachlos. Betrachtete lange das fließende Wasser des Neckars. Ein paar Jahre 
später begann ich Hölderlins Gedichte ins Griechische zu übersetzen. Die 
Übersetzung seiner hochkomplizierten Gebilde war für mich eine strenge 
Schule. Sie lehrte mich viel. Die heilige Natur, unser einziges Lebensfunda-
ment, zu achten und zu verehren. Das Schöne als Trank und Speise anzuse-
hen. Sich auf das Geistige zu konzentrieren, das alles durchströmt. Nicht sich 
dem Publikumsgeschmack anzupassen. Streng mit sich selbst zu sein. Sich 
treu zu bleiben. Geduld zu haben, in dem Wissen, dass sich eines Tages das 
Wahre ereignet.

Nicht die Handlung des Hyperion-Romans hat auf mich damals den größ-
ten Eindruck gemacht. Auch nicht die stark emotionale, nahezu pathetische 
Sprache, deren Pathos auch in der griechischen Übersetzung, die ich eifrig las 
und wieder las, nachklang. Sondern der hohe Sinn, die Begeisterung, die Ver-
göttlichung der Natur, der Mut zu Gerechtigkeit und Freiheit, die Reinheit 
des Herzens, die in jeder Zeile dieser höchst dichterischen Erzählung nach-
zitterten, welche, wie es üblich in der damaligen Zeit war, den Mantel eines 
Briefromans trug. Ich erzähle dieses, um mit aller Deutlichkeit zu zeigen, dass 
auch in unseren flachen und geistlosen Zeiten der Geist der hohen Dichtung, 
der Geist der großen Literatur weiterlebt und zu einer das Leben von Grund 
auf verändernden Erfahrung führen kann.

Von dieser Erfahrung, von diesem schmalen, abseitigen, dunklen Pfad möch-
te ich erzählen, der uns die Möglichkeit bietet, denjenigen Weg herauszufin-
den, der uns aus unserer Enge herausführt. Dieser schmale, dunkle Pfad ist 
die Kunst – die wahre, authentische Kunst, welche zu allen Zeiten die Mne-
mosyne war, d. h. das Gedächtnis, das uns wachrüttelt und uns wachhält. «Die 
Kunst erweitern? Nein. Sondern geh mit der Kunst in deine allereigenste Enge. 
Und setze dich frei», sagt Paul Celan in seiner Georg-Büchner-Preis-Rede Der 
Meridian.1 Ja, die wahre Kunst zwingt uns, in «unsere allereigenste Enge» zu 

1	 Paul Celan: Werke, Historisch-Kritische Ausgabe, 

Band 15, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main 

2014, S. 47.

William Turner, Sunrise, with a Boat  

between Headlands (Sonnenaufgang mit  

einem Boot zwischen Landzungen), 1845 

122 × 92 cm, Öl auf Leinwand, Tate Gallery London

Foto: akg-images

AUF ABSEITIGEN PFADEN 
DIE BEDEUTUNG VON  

LITERATUR UND KUNST HEUTE 
THANASSIS LAMBROU



6Thanassis Lambrou   |   Auf abseitigen Pfaden

gehen. Erst wenn wir eine Erfahrung mit unserer allereigensten Enge machen 
können, könnte es uns vielleicht eines Tages gelingen, uns womöglich frei zu 
setzen. Kunst ist sowohl für den Schaffenden als auch für den Empfangenden 
prinzipiell eine existenzielle Erfahrung.

Ein Gedicht Celans aus dem Gedichtband Niemandsrose von 1963 beginnt 
mit der Zeile: «Es war Erde in ihnen».2

ES WAR ERDE IN IHNEN, und sie gruben. 
Sie gruben und gruben, so ging 
ihr Tag dahin, ihre Nacht. Und sie lobten nicht Gott, 
der, so hörten sie, alles dies wollte, 
der, so hörten sie, alles dies wusste.

Sie gruben und hörten nichts mehr;
sie wurden nicht weise, erfanden kein Lied, 
erdachten sich keinerlei Sprache.
Sie gruben. 

Es kam eine Stille, es kam auch ein Sturm, 
es kamen die Meere alle. 
Ich grabe, du gräbst, und es gräbt auch der Wurm, 
und das Singende dort sagt: Sie graben. 

O einer, o keiner, o niemand, o du: 
Wohin ging’s da’s nirgendhin ging? 
O du gräbst und ich grab, und ich grab mich dir zu, 
und am Finger erwacht uns der Ring.

Das Dasein sowohl des Schaffenden als auch des Empfangenden geht im Gra-
ben auf. «O du gräbst und ich grab, und ich grab mich dir zu, / und am Finger 
erwacht uns der Ring» sagen die abschließenden Zeilen des Gedichts. Sie sa-
gen in eigentümlicher Weise aus, dass der Schaffende und der Empfangende 
eben in dem Grundmoment des inneren Grabens wesentlich zusammenge-
hören. Die besondere Aufgabe der Kunst besteht darin, den Schaffenden und 
den Empfangenden in der inneren Suche, in dem inneren Graben zusammen 
zu bringen. Kunst ist inneres Graben, bis uns eines Tages der Ring am Fin-
ger erwacht, d. h. bis wir eines Tages uns selber gehören, uns selber entdecken 
können, unserem wahren Selbst näherkommen und eswomöglich ans Licht 
bringen. Rilke formuliert dieselbe fundamentale Erfahrung in seinem «Liebes-
Lied»: «Doch alles, was uns anrührt, dich und mich, /nimmt uns zusammen 
wie ein Bogenstrich, / der aus zwei Saiten eine Stimme zieht. / Auf welches 
Instrument sind wir gespannt? / Und welcher Geiger hat uns in der Hand? / O 
süßes Lied».3

Eine Stätte Gottes werden
Ich selber komme aus einem mehrfach geprüften Land, das sich seit einem gan-
zen Jahrzehnt immer noch in einer Krisenspirale befindet, welche sich weiter 
und weiter dreht. Dies alles ist jedoch nicht neu. «Man befürchtet im Augen-
blick nichts mehr als den totalen Bankrott, dem, wie es scheint, ganz Europa 
entgegengeht, und vergisst darüber die weit gefährlichere, anscheinend unum-
kehrbare Zahlungsunfähigkeit in geistiger Hinsicht, die vor der Tür steht.» Das 
notierte der dänische Philosoph Kierkegaard im Jahr 1837 in seinem Tagebuch.4 

2	 Paul Celan: Die Gedichte, Suhrkamp Verlag, Berlin 

2020, S. 129.

3	 Rainer Maria Rilke: Sämtliche Werke, Gedichte, Ers-

ter Teil, Insel Verlag, Frankfurt am Main 1987, 

S. 482.



7 Thanassis Lambrou   |   Auf abseitigen Pfaden

Gegen den Konkurs in geistiger Hinsicht, gegen die geistige Verarmung anzu-
schreiben ist meine Absicht.

Welche Aufgabe kommt der Kunst und insbesondere der Literatur, dem 
sprachlichen Kunstwerk in unseren höchst komplizierten Zeiten zu? Unter 
«Aufgabe» verstehe ich allerdings nicht die frenetische Jagd nach Erfolg und 
Profit oder nach dem nächsten «Bestseller». Was kann die Kunst, die Literatur 
heute noch erreichen, wo das Alltagsleben, ja jeder Tag von unzähligen An-
sprüchen und allerlei Pflichten aufgefressen wird? Wer kann heute noch den 
Weg zur inneren Sammlung, zur Muße und zum Innehalten finden, welche die 
Grundvoraussetzungen sind, nicht nur, um ein Buch zu «lesen», sondern um 
dadurch den vielgepriesenen Weg zu sich selbst zu finden?

Große, wahre Kunst ist diejenige Kunst, welche uns die Augen schlagartig 
öffnen kann für das uns umgebende Wunder, welches Gott, Natur oder Leben 
heißt. Es kommt nur auf die eine entscheidende, lebensverändernde Erfahrung 
an, welche allerdings nicht nur die Kunst hervorrufen kann. Genuine, wah-
re Kunst ruft zur Entscheidung. Alle sind wir vor das große Entweder-Oder 
gestellt. Es gilt, unser Leben zu ändern. Dadurch macht man einen radikalen, 
schmerzvollen Schnitt zwischen sich und der Welt. Es stellen sich die Fragen: 
Wie kann sich die Kunst heute noch behaupten, eine Kunst allerdings, die 
nicht auf Erfolg und Profit bedacht ist? Welche Stellung kommt der Kunst in 
unserem Leben zu, in einer völlig aufgeklärten Zeit, in welcher die Wissen-
schaft fast auf alle dringenden Fragen eine passende Antwort parat zu haben 
scheint?

Sich für das Schöne und Wahre zu entscheiden, bedeutet, eine adäquate 
Lebensweise zu wählen, die den Zugang zum Schönen und Wahren ermög-
licht. Diese Lebensweise stellte in der Antike ein Ideal dar, welches als vita 
contemplativa bezeichnet wurde. Das Ideal der vita contemplativa beruht auf 
der griechischen Vorstellung des harmonischen Menschen, der in Eintracht 
mit sich selbst und der Welt lebt und unablässig an seiner Vollendung, an 
seiner Vervollkommnung arbeitet. Darunter verstehe ich nicht ein ethisches 
Programm, eine Tugend oder Pflichtenlehre. Es handelt sich vielmehr, wie 
vorhin erwähnt, um eine Entscheidung, welche das Leben lebenswert macht 
und ihm einen höheren Sinn verleiht. Wir sind im Hier und Jetzt zu einer 
Entscheidung herausgefordert. Man hat die Qual der Wahl und die Freiheit 
der Entscheidung in einem Jetzt, die immer wieder von neuem bewiesen wer-
den muss. Es wird der Verzicht auf das Vielerlei verlangt und somit die Kon-
zentrierung auf das Eine und Einfache. Es wird die Reinheit und Einfachheit 
des Herzens gefordert. Die eigenartige Wirklichkeit des Schönen wird erst er-
fahrbar, wenn wir aus unserer konkreten, täglichen Wirklichkeit herausgehen 
und uns dem Schönen, das sich in einem wahren Kunstwerk manifestiert, von 
ganzem Herzen zuwenden.

Die Kunst erweckt heute leicht den Anschein, dass sie nichts bewirken kann. 
Sie hat höchstens eine dekorative Rolle inne, dient zur Ausschmückung des 
routinierten Alltags, zur Zerstreuung oder zur Flucht vor sich selbst. Welche 
Tonart man auch immer wählt, die hymnische oder die elegische, das langat-
mige Gedicht oder die ruhige Erzählweise, eines ist sicher: Sie wird als Moral-
predigt, Zeitdiagnose oder gar Esoterik bezeichnet und entwürdigt. Wir lesen 
vielleicht viel, aber wir behalten wenig und verinnerlichen fast nichts. Kritik 
zu üben, ist heute für alle höchste Pflicht. Unsere Zeit leidet unter vielen un-
scheinbaren Krankheiten. Eine davon ist, dass wir für das Einfache keine Au-
gen haben. Dieses Einfache bringt auf eine innerlichere Weise die Kunst zum 
Vorschein. Die Freude am Leben, die Liebe zum Leben und die Ehrfurcht vor 

4	 Søren Kierkegaard: Geheime Papiere, Übers.: Tim 

Hagemann, Eichborn Verlag, Berlin 2004, S. 22. 



8Thanassis Lambrou   |   Auf abseitigen Pfaden

dem Leben sind die drei konstitutiven Grundmomente dieses höchst ergiebi-
gen Einfachen, welches wie das kristallklare Wasser den Durst nach Wahrheit 
und Schönheit stillen kann.

Die größte Schwierigkeit, der Kunst näher zu kommen, besteht darin, dass 
wir viel zu kompliziert, ja viel zu komplex geworden sind. Die genuine Kunst 
verlangt Einfachheit und Güte des Herzens, ein strahlendes Gemüt, Geist als 
Lebenshaltung verstanden und jene ruhige innere Sammlung, die höchste 
Regsamkeit ist, wesenhaft Energie und Tätigkeit. Wir haben das einfache 
Sehen verlernt. Wir haben in unserem mit so vielen Kenntnissen, Informa-
tionen, Berichten, Analysen und Strategien befrachteten und belasteten Zeit
alter vergessen, ja völlig verlernt, das Nächste auch nur flüchtig wahrzuneh-
men. »Was du suchest, es ist nahe, begegnet dir schon», heißt es in Hölderlins 
Elegie «Heimkunft».5

Vor lauter Komplexität und Kompliziertheit, gehetzt von aufeinanderfol-
genden Terminen und to-do-Listen, sind wir fast nicht mehr imstande, auch 
nur für einen Augenblick lang innezuhalten und den Blick auf die Herrlich-
keit und Heiligkeit dieser Welt zu richten, welche zu besingen von alters her 
eine der Hauptaufgaben authentischer Kunst gewesen ist. Dieses Nahe, das 
vor unseren Augen steht und das Leben lebenswert macht, welches wir je-
doch auf eine unerklärliche Weise beinahe völlig übersehen, dieses Einfache, 
Substanzielle, das von einem elementaren Wert ist, dieses Wahre und Schöne, 
welches imstande ist, unseren Durst zu löschen, vermag die Kunst in ausge-
zeichneter Weise ans Licht zu bringen. Dieses Einfache jedoch, das in jedem 
großen Kunstwerk in einzigartiger Weise erscheint, bedeutet nicht, dass es 
von jedem verstanden werden kann. Das Gegenteil ist eher der Fall. Denn 
dieses Einfache und Wesentliche ist so unscheinbar, dass es von Wenigen als 
solches erkannt und verstanden werden kann. Große, wahre Kunst ist das Ein-
fachste und das Komplizierteste zugleich, dem gewöhnlichen Denken etwas 
Fremdartiges, ja Absurdes.

Eine Predigt Meister Eckharts bewundere ich ganz besonders für ihre Radi-
kalität und sprachliche Dichte, ja Geradheit. Es handelt sich um die Predigt Nr. 
52, welche das bekannte Wort «Selig sind die Armen im Geiste» (aus Matthäus 
5,3) kommentiert.6 «Ich habe es schon manchmal gesagt», heißt es hier, «und 
auch ein großer Meister sagt es: Der Mensch soll derart abgelöst sein von al-
len Dingen und allen Werken, sowohl inneren wie äußeren, dass er die eigene 
Stätte Gottes werde, in der Gott wirken könnte». Dies ist, wonach man streben 
sollte, der Schaffende wie auch der Empfangende. Eine Stätte Gottes zu wer-
den, in welcher Gott wirken kann. Dies ist das Schwierigste überhaupt. Ange-
lus Silesius hat es auch auf unnachahmliche Weise dichterisch erfasst: «Ein 
Herze, das zu Grund Gott still ist, wie er will, / Wird gern von ihm berührt: Es 
ist sein Lautenspiel.» Der Zweizeiler trägt die Überschrift: «Das Lautenspiel 
Gottes».7 Dieses Lautenspiel zu sein, genauer gesagt zu werden, kann jeder auf 
seine Art und Weise, sowohl der Schaffende als auch der Empfangende. Was 
ist die Grundvoraussetzung, um das Lautenspiel Gottes zu sein? Dass man ein 
Herz hat und dieses Herz «zu Grund Gott still ist». Diese Stille, diese inne-
re Ruhe ist wiederum jenes Element, in dem die Kunst aufblüht und gedeiht. 
Wir nehmen alle Dinge erst wahr, indem wir sie in Ruhe lassen. Wir erfassen 
erst die Welt, wenn wir von ihr abgelöst werden. Wir werden von Gott be-
rührt, wenn wir ein Lautenspiel Gottes werden. Wenn wir diese wesentliche 
Armut besitzen, abgelöst von uns selbst und allen Dingen, diese radikale, nahe-
zu unmenschliche Armut leben, dann werden wir offen für das Einfache in der 
Kunst, das wahr und groß ist wie die leuchtende Sonne.

5	 Friedrich Hölderlin: Sämtliche Werke und Briefe, 

Hg.: Michael Knaupp, Bd. I, Hanser, München 1992, 

S. 321.

6	 Meister Eckhart: Predigten, Texte und Übers.: Jo-

sef Quint, Deutscher Klassiker Verlag, Frankfurt 

am Main 2008, S. 559.

7	 Angelus Silesius: Cherubinischer Wandersmann, 

Hg.: Louise Gnädinger, Reclam, Stuttgart 1984, 

S. 240. 



9 Thanassis Lambrou   |   Auf abseitigen Pfaden

Der Weg zum inneren, wahren Selbst führt über dunkle, abseitige Pfade. 
Damit man überhaupt empfänglich dafür ist, muss man zuvor leer sein. «Spiel-
zeuge» nannte Heraklit die Meinungen, die wir abstreifen sollten, um eine Er-
fahrung mit der Wahrheit der Schönheit und der Schönheit der Wahrheit zu 
machen. Ein anderes Fragment Heraklits, welches ich in einem gleichnami-
gen, Heraklit gewidmeten Kurzgedicht zitiere, besteht aus nur zwei Wörtern: 
ἐδιζησάμην ἐμεωυτόν (Fragment 101). «Ich durchforschte mich selbst», heißt es 
in der deutschen Übersetzung (Die Fragmente der Vorsokratiker)8. Dies Durch-
forschen fördert auf eine innerlichere Weise die Kunst. Diese innere Suche 
ist jedoch keine sentimentale Nabelschau, keine sich selbst wichtig nehmende, 
ins Leere laufende Suche, sondern das Aufgehen in der Welt in dem Sinne, dass 
der Weg zu sich selbst als der bedeutendste sich erweist. Inwiefern? Insofern, 
als dass man in seinem Leben Stellung zur Welt nehmen kann, aber erst dann, 
wenn der Weg zu sich selbst gefunden worden ist. Die Welt öffnet sich wie 
eine Blume, wenn ich mich auf die Suche nach mir selber begebe. Welt und Ich, 
Ich und Welt beruhen auf einer wesenhaften, komplementären Wechselbezie-
hung, wobei der Kunst eine wesentliche Vermittlerrolle zukommt. Zwischen 
Welt und Ich besteht eine wesenhafte Zusammengehörigkeit. Ich komme erst 
in der Welt an, wenn ich in mir selber angekommen bin. Selbsterkenntnis ist 
wesentlich ein Erwecken zur Selbstbesinnung. Kunst hat unter anderem die 
Aufgabe, den Weg zu uns selber frei zu halten. Selbsterkenntnis, auch wenn 
dieses Wort heute nur noch in den Wörterbüchern präsent ist, gehört zu jenen 
Aufgaben, die uns allen gerade jetzt mehr denn je bevorstehen.

Es kommt nur auf unser eigenes Leben an. Die Literatur, die Philosophie, 
alle Weltanschauungen oder die Weltreligionen versuchen seit Jahrtausen-
den, eine überzeugende Antwort auf die Frage zu geben: Wie kann mir ein 
gutes Leben gelingen? Es stellt sich daher die Frage: Kann die Kunst zu einem 
gelungenen Leben ihren Beitrag leisten, Orientierung und Hilfe bieten, den 
heutigen Menschen aus dem dichten Wald der Meinungen und Ansichten 
herausführen, um ihn zu sich selbst kommen zu lassen? Kein Geringerer als 
Wittgenstein schließt sein einziges veröffentlichtes Buch Tractatus logico-phi-
losophicus mit den denkwürdigen Sätzen ab: «Meine Sätze erläutern dadurch, 
dass sie der, welcher mich versteht, am Ende als unsinnig erkennt, wenn er 
durch sie – auf ihnen – über sie hinausgestiegen ist. (Er muss sozusagen die 
Leiter wegwerfen, nachdem er auf ihr hinaufgestiegen ist). Er muss diese Sätze 
überwinden, dann sieht er die Welt richtig».9 Ist die Kunst diese «Leiter», auf 
der man hinaufsteigt, um sie dann, «nachdem er auf ihr hinaufgestiegen ist», 
wegzuwerfen? In mancher Hinsicht ja. Und doch ist Kunst weder Leiter noch 
Krücke, sondern jenes Offene, das Hölderlin in seinem unvollendeten Gedicht 
«Der Gang aufs Land» großartig evoziert. «Komm! ins Offene, Freund!»10 

Staunen und Schauen
Hölderlins Werk war der Funke, der das Feuer in mir entfachte, welches, so 
hoffe ich, in mir heute immer noch brennt. Hölderlins Dichtung ist zukunfts-
weisend. Hölderlins Werk ist, da möchte ich auf ein Wort Meister Eckharts 
aus der Predigt 16 B zurückgreifen, «wie ein goldenes Gefäß fest und beständig 
und geschmückt mit kostbaren Edelsteinen […] Dies kann man wahrheitsge-
mäß von einer jeglichen guten, heiligen Seele sagen, die da alle Dinge gelassen 
hat und sie dort nimmt, wo sie ewig sind. Wer die Dinge lässt, wie sie Zufall 
sind, der besitzt sie dort, wo sie ein reines Sein und ewig sind».11 

Was wir sind, ja manchmal was wir tun sollen, zeigt uns in ihrer einzigartigen 
Weise die hohe Dichtung, die große Literatur, die sich über die Zeiten erhebt 

8	 Heraklit: Die Fragmente der Vorsokratiker,  

Hg.: Hermann Diels / Walther Kranz, Bd. I, Weid-

mann, Zürich 1985, S. 173.

9	 Ludwig Wittgenstein: Tractatus logico-philosophi-

cus, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main 1963, 

S. 115.

10	 Friedrich Hölderlin: Sämtliche Werke, Große Stutt-

garter Ausgabe, Hg.: Friedrich Beißner, Bd. 2, 

Stuttgart, 1951, S. 84.   

11	 Meister Eckhart: Predigten, Texte und Übers.: Jo-

sef Quint, Deutscher Klassiker Verlag, Frankfurt 

am Main 2008, S. 187.



10Thanassis Lambrou   |   Auf abseitigen Pfaden



11 Thanassis Lambrou   |   Auf abseitigen Pfaden

und ihre Gültigkeit bewahrt auch da, wo man sie kaum vermutet. Was kenn-
zeichnet die hohe Dichtung? Dass sie «die Dinge lässt, wie sie Zufall sind» und 
somit sie da offenbart und erfasst, wo «sie ein reines Sein und ewig sind». Dies 
bedeutet jedoch nicht, dass die Literatur, die sich vom Zufall, vom Zufälligen 
nährt, auch große, ja großartige Literatur sein kann. Man sollte nur bedenken, 
dass letztere leicht dem Trivialen und Nebensächlichen verfallen kann, was in 
der heutigen, sogenannten modernen Literatur gar nicht selten der Fall ist.

Es fehlt an richtungsweisenden Menschen, welche unser angeborenes, tief 
verwurzeltes Verlangen nach Licht, Reinheit, Güte, Selbstlosigkeit stillen kön-
nen. Die Literatur, die Kunst überhaupt, sollte nicht die Zerstreuung, sondern 
die innere Sammlung und Achtsamkeit fördern. Wir leben in Überflusszeiten – 
zumindest in der westlichen Welt. Zu viele Eindrücke malträtieren tagtäglich 
unser Gehirn, zu viele Meinungen und Einsichten, zu viele Medien, social me-
dia und auch noch zu viele Bücher erfordern täglich unsere Aufmerksamkeit. 
Was tun? Wie kann man darunter jenes granum sinapis, jenes Senfkorn finden, 
das uns derart aufwühlt und erschüttert, ein inneres Beben in uns auslöst, so 
dass wir unser eigenes Leben, uns selbst, was wir tun und was wir sind, in ei-
nem anderen, helleren Licht zu sehen vermögen? Diejenige Literatur, welche 
in der Lage ist, uns auf einmal die Augen zu öffnen, uns innerlich zu erschüt-
tern, verdient es, große, ja wahre Literatur genannt zu werden. Denn sie ent-
springt aus der Wahrheit und dient der Wahrheit.

Die großen Werke der Weltliteratur fangen an zu leben, wenn wir imstan-
de sind, sie in ihrem Wesen zu verstehen. Ein Teil meiner schriftstellerischen 
Arbeit widmet sich eben diesem Verstehen, das uns erst befähigt, dem inneren 
Leben eines bedeutenden Werkes nahe zu kommen. Wir haben das Staunen 
verlernt. Fast nichts kann uns in dieses elementare Staunen versetzen. Wir sind 
cool geworden. Diese Coolness jedoch ist das schlimmste Gift für das Schöne 
und Wahre in der Kunst. Einfalt des Herzens dagegen, Staunen, Schauen sind 
die unabdingbaren Hilfsmittel, um sich der edlen Erhabenheit eines großen 
Kunstwerks zu nähern. Je mehr wir uns verstehend einem anspruchsvollen 
Text nähern, einer Hymne, einer Elegie, einer Erzählung oder einem philoso-
phischen oder theologischen Text, desto mehr erschließt sich seine Bedeutung, 
sein tiefliegender, verborgener Sinn. Große Kunstwerke erfordern Geduld. 
Und jenes Staunen, das tiefer eindringen kann und welches der geheime Quell 
ist, aus dem nach griechischer Vorstellung das Schauen, d. h. die Philosophie 
selbst entstanden ist. 

Ein radikales Umdenken
Ich möchte versuchen, in diese tieferen Sinnschichten, in denen sich wie ein 
Kleinod die Bedeutung, der verborgene Sinn verbirgt, einzutreten, um zu ver-
stehen, warum Kunst und Literatur heute nottun. Die im Winter 1799 / 1800 
entstandene Hymne Hölderlins «Wie wenn am Feiertage …»,12 die erste und 
älteste Hymne Hölderlins in freien Rhythmen, spricht mit aller Deutlichkeit 
von der eigentümlichen Aufgabe des Dichters und jedes Künstlers. Diese Hym-
ne ist bedeutend für Hölderlins künstlerischen Werdegang, weil sie den neuen 
Anfang markiert, mit dem der Dichter den rein idealistischen Stil aufgibt und 
sich dem Irdischen mit Zuversicht zuwendet. Der Dichter, sagt Hölderlin hier, 
ist nicht nur der Natur und dem Göttlichen verpflichtet, sondern in gleicher 
Weise auch den «Wettern, die in der Luft, und andern, / Die vorbereiteter in 
Tiefen der Zeit, / Und deutungsvoller, und vernehmlicher uns / Hinwandeln 
zwischen Himmel und Erd und unter den Völkern». Der Dichter muss ebenso 
dem Göttlichen, der Natur, gegenüber offen sein, wie auch der Geschichte, den 

William Turner, Colour Beginning  

(Farbstudie), um 1820

Aquarell auf Papier, 33,5 × 42,3 cm

Foto: akg-images

12	 Friedrich Hölderlin: Sämtliche Werke und Briefe, 

Hg.: Michael Knaupp, Bd. I, Hanser, München 1992, 

S. 262. 



12Thanassis Lambrou   |   Auf abseitigen Pfaden

geschichtlichen Geschehnissen, welche manchmal stürmisch und aufwühlend 
das «wohnend Leben» des Menschen tiefgreifend erschüttern. Bedeutend ist 
dieses großartige Gedicht auch aus einem anderen Grund: Die Natur, heißt 
es hier, «sie selbst, die älter denn die Zeiten / Und über die Götter des Abends 
und Orients ist, / Die Natur ist jetzt mit Waffenklang erwacht». Hölderlin 
hat bestimmt hier in diesem Fragment gebliebenem Gedicht, das mehr als ein 
Jahrhundert brauchte, um an die Öffentlichkeit zu gelangen, nicht an den so-
genannten «Klimawandel» gedacht. Was jedoch sein ganzes Werk und insbe-
sondere sein Spätwerk wie ein roter Faden durchzieht, ist seine Aufforderung, 
der heutige Mensch sollte einen grundlegenden, einen tiefgreifenden Wan-
del durchmachen. Ein radikales Umdenken soll stattfinden, das Verhältnis des 
heutigen Menschen zum Göttlichen und Heiligen und auch zur Natur sollte 
von Grund aus sich wandeln, die «Kräfte der Götter», welche sich in der Natur 
manifestieren, sollen als die «allerschaffenden» wieder erkannt und anerkannt 
werden, wenn der Mensch wieder sich heimisch auf dieser Erde fühlen möchte. 

Die Kultur als Kultivierung
Eine Frage beschäftigt mich seit meiner frühen Jugend: Was ist denn über-
haupt Kultur? Wenn die Kultur nicht die Kraft besitzt, den Menschen inner-
lich zu verwandeln, welche Existenzberechtigung hat sie dann? Wir lesen ein 
Gedicht, wir besuchen eine Theateraufführung und urteilen gemäß unseren 
‹Ansichten›. Die Kunst jedoch verlangt, dass wir uns für das Mysterium mag-
num öffnen, welches das Leben selbst ist und das sie in ihrer exemplarischen 
Weise darstellt. Wir befinden uns immer noch im ästhetischen Stadium. Wir 
‹genießen› ein Kunstwerk, aber wir verinnerlichen es nicht. Damit setzen wir 
einfach unser alltägliches Leben fort. Es geht jedoch um jene Weisheit, die tief 
und kristallen ist wie dunkles, schimmerndes Gewässer. Man muss nicht pessi-
mistisch sein, sondern einfach realistisch, um leider feststellen zu müssen, dass 
heute nicht bloß die sogenannte Hochkultur, sondern allgemein die Kultur am 
Verschwinden ist oder bereits verschwunden ist in dem Sinne, dass die Kultur, 
wie wir sie bis heute kennengelernt haben, nunmehr der Unterhaltung oder 
dem sogenannten «Entertainment» Platz gemacht hat. Nur zwei Jahrhunderte 
trennen uns von den herrlichen Gedichten Hölderlins, ein Jahrhundert von 
den Gedichten Trakls oder Rilkes, und doch erwecken diese lyrischen Stim-
men den Eindruck, dass sie aus einer fernen, längst versunkenen Zeit kommen.

In einem beinah vergessenen Essaybuch von T. S. Eliot, das hierzulande unter 
dem Titel «Beiträge zum Begriff der Kultur» veröffentlicht wurde, findet sich 
der beunruhigende Satz: «Ich weiß auch keinen Grund, weshalb der Kulturver-
fall nicht noch viel weiter fortschreiten sollte; ich kann mir sogar eine Periode 
von einer gewissen Dauer vorstellen, über die man sagen könnte, sie habe kei-
ne Kultur».13 Das Buch ist in der Originalausgabe kurz nach dem 2. Weltkrieg, 
im Jahr 1948 erschienen, und es nimmt in einer gewissen Hinsicht das vorweg, 
was wir heute des Öfteren hören: Dass diese Periode der Kultur- und Bildungs
losigkeit bereits eingetreten ist. Doch welche Kultur ist verschwunden oder 
im Verschwinden begriffen? Auch wenn ich nicht mit allem einverstanden 
bin, was T. S. Eliot in seinem oben genannten Essay ausführlich darstellt, so 
gebe ich ihm doch in einem vorbehaltlos Recht: Dass die Kultur nicht ein brei-
tes Feld von Aktivitäten, also ein Betrieb ist, sondern eine Lebensweise, eine 
häresis bíou, eine Lebensentscheidung, wie die alten Griechen sagten. Kultur ist 
allerdings nicht Eigentum der sogenannten Kultur- oder Unterhaltungsindus-
trie, sondern sie ist eine gewisse Lebensweise, welche von uns die Harmonie 
und den Frieden mit uns selber, mit der Welt und der Natur erfordert. Kultur 

13	 T. S. Eliot: «Beiträge zum Begriff der Kultur», 

Übers.: Gerhard Hensel, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1949, S.  19.



13 Thanassis Lambrou   |   Auf abseitigen Pfaden

hängt aufs engste mit der Bildung zusammen. Kultur: das sind die goldenen 
Äpfel der Hesperiden, die ohne geradezu herkulische Anstrengungen nicht ge-
pflückt werden können. 

Das Unbehagliche an der Kultur besteht darin, dass sie das Äußerste von 
uns abverlangt. Die Kultur verlangt von uns eins: Nicht aufzuhören, an dem 
inneren Bild, an unserem inneren Bildnis zu formen. «Du musst vielmehr die 
Augen schließen und eine andere Art des Sehens in dir erwecken, die zwar 
jeder hat, von der aber nur wenige Gebrauch machen. Kehre ein zu dir selbst 
und sieh dich an. Und wenn du siehst, dass du noch nicht schön bist, so mache 
es wie der Bildhauer, der von einer Statue, die schön werden soll, hier etwas 
fortmeißelt, dort etwas glättet und da etwas reinigt, bis er der Statue ein schö-
nes Gesicht gegeben hat. So mach’ du es auch: Nimm weg, was unnütz, richte 
gerade, was krumm ist, reinige, was dunkel ist und mache es hell. Lass nicht 
ab, an deiner eigenen Statue zu wirken, bis dir der göttliche Glanz der Tugend 
aufleuchtet und du sie auf ihrem heiligen Sockel stehend erblickst. Und wenn 
du soweit gekommen bist, dann hemmt dich nichts mehr, dann bist du ganz 
du selbst und ganz und gar reines, wahres Licht. Du bist eins mit dem Schauen, 
gewinnst Zutrauen zu dir, bist so hoch gestiegen, dass du keine Weisung mehr 
brauchst. Nun blicke hin und sieh – denn allein ein solches Auge schaut die 
große Schönheit. Wer aber die Schau unternimmt mit einem durch Schlech-
tigkeit getrübten Auge, nicht gereinigt oder schwach, der kann die strahlende 
Helligkeit nicht sehen. Man muss nämlich das Sehende dem Gesehenen ver-
wandt und ähnlich machen, wenn man sich auf die Schau richtet. Kein Auge 
kann die Sonne sehen, das nicht sonnenhaft geworden ist. So sieht auch kei-
ne Seele das Schöne, wenn sie nicht schön geworden ist. Man werde also sel-
ber zuerst ganz gottähnlich und ganz schön, wenn man Gott und das Schöne 
schauen will.»14 (Plotin, Enneaden, I, 6, 9). 

Auf die Gefahr hin, für einen unheilbaren Romantiker oder gar Träumer 
gehalten zu werden, möchte ich sagen, dass die eben zitierte Passage aus den 
Enneaden Plotins eine große Rolle in meinem schriftstellerischen Werdegang, 
aber auch in meinem ganzen Leben gespielt hat. Kultur ist nicht so sehr eine 
Betätigung, sondern eher die unscheinbare Arbeit an uns selbst, an der Begren-
zung der Leidenschaften, der Begierden und Laster, welche, wenn sie über-
handnehmen, die Verflachung des inneren Lebens zur Folge haben. Die Kul-
tur kultiviert und fördert das innere Leben, sie formt und stärkt den inneren 
Menschen, sonst ist es keine Kultur. Der Weg ins Innere ist beschwerlich. Es 
findet in unseren übersättigten oder kunterbunten Zeiten kein Kulturverfall 
statt. Denn es hat in keinem anderen Jahrhundert mehr Bibliotheken, mehr 
Konzerthäuser, mehr Theater oder allerlei kulturelle Einrichtungen gegeben 
als heute. Und dennoch, die Bildungslosigkeit nimmt immer mehr zu. Der cir-
culus vitiosus ist in uns selber. Denn es ist unsäglich schwierig, den lichtlosen 
Kerker unseres Selbst zu verlassen.

Die großen Werke in der Literatur, in der Musik wie in allen anderen Be-
reichen der Kunst sind sehr rar. Meistens kommen sie unmerklich auf Tauben-
füßen und werden erst viel später nach der Zeit ihres Entstehens wahrgenom-
men und in ihrem Wert anerkannt. Kultur, wie das Wort auch sagt, ist zuerst 
die Pflege meines Inneren. Kultiviert ist nur, wer sich um das Große und Wah-
re in der Kunst, in der Philosophie, in der Wissenschaft kümmert, dergestalt, 
dass das Wahre, Schöne und Große Teil des eigenen Lebens wird und wie ein 
inneres Leuchtfeuer Licht und Trost spendet und stärkt in der Entschlossen-
heit, für das Wahre, Schöne und Große zu leben und das eigene Leben ganz 
dafür einzusetzen. Unter dieser Voraussetzung kann Kultur nicht vergehen. 

14	 Plotin: Schriften, Bd. I, Übers.: Richard Harder, Felix 

Meiner Verlag, Hamburg 1956, S. 35.



14Thanassis Lambrou   |   Auf abseitigen Pfaden

Große Kunst ist wesentlich Hebammenkunst in dem Sinne, dass sie uns dazu 
verhilft, unser wahres Selbst, allerdings unter enormen Geburtsschmerzen, ans 
Licht kommen zu lassen. Große Kunst befördert unser Bestes ans Licht, unse-
re bessere Seele, indem sie Gewissheiten, Vorstellungen, Überzeugungen und 
vorgefasste Meinungen in Frage stellt und manchmal auch von Grund auf er-
schüttert, ja zertrümmert. Kunst kann uns dem wahren Lebensziel näherbrin-
gen, welches die Metamorphose, die innere Verwandlung ist. Zu denken ist 
an Jesus, der am Beginn seines Leidensweges die Metamorphose erfährt, d. h. 
jene tiefe innere Verwandlung, welche ihm Augen und Herz für das Offene der 
Welt öffnet. Die innere Verwandlung ist die innere Auferstehung, welche den 
Verwandelten und Auferstandenen zum neuen, reicheren, bewussteren Leben 
befähigt. In den anderen großen Religionen ist dasselbe Motiv, welches gewiss 
symbolischen Charakter hat, ebenfalls präsent. Es kommt darauf an, mit allen 
uns zur Verfügung stehenden Mitteln und Kräften die innere Verwandlung 
voranzutreiben, welche uns in die Lage versetzt, die Herrlichkeit und Heilig-
keit der Welt mit anderen, verwandelten Augen zu sehen. Es bedarf jedoch 
unserer Entscheidung, wie wir dieses Leben verbringen möchten: Vor einem 
trügerischen Bildschirm, der eine virtuelle, ganz und gar menschliche, allzu 
menschliche und daher inhumane Wirklichkeit erzeugt, welche ganz und gar 
nicht wirklich ist, oder ob wir versuchen, innerlich verwandelt in der Welt 
aufzugehen.

«Hiersein ist herrlich…», heißt es in der «Siebenten Elegie» der Duineser 
Elegien Rilkes. «Nirgends, Geliebte, wird Welt sein, als innen. / Unser Leben 
geht hin mit Verwandlung». Am Ende der «Neunten Elegie» kommt Rilke 
wieder einmal auf dieses eminent wichtige Thema zu sprechen: «Erde, ist es 
nicht dies, was du willst: unsichtbar / in uns erstehn?... Erde! unsichtbar! / Was, 
wenn Verwandlung nicht, ist dein drängender / Auftrag?»15 Noch ein drittes 
Mal kommt die Verwandlung in einem der schönsten Sonette deutscher Spra-
che vor, und zwar in dem XXIX. Sonett Rilkes aus dem zweiten Teil der Sonette 
an Orpheus:16

Stiller Freund der vielen Fernen, fühle, 
wie dein Atem noch den Raum vermehrt.
Im Gebälk der finstern Glockenstühle 
laß dich läuten. Das, was an dir zehrt,

wird ein Starkes über dieser Nahrung. 
Geh in der Verwandlung aus und ein. 
Was ist deine leidendste Erfahrung? 
Ist dir Trinken bitter, werde Wein.

Sei in dieser Nacht aus Übermaß 
Zauberkraft am Kreuzweg deiner Sinne, 
ihrer seltsamen Begegnung Sinn.

Und wenn dich das Irdische vergaß, 
zu der stillen Erde sag: Ich rinne.
Zu dem raschen Wasser sprich: Ich bin.

«Verwandlung ist nicht Lüge ...» versichert uns Rilke in einem kurzen Wid-
mungsgedicht für Johanna von Kunesch, das ein Jahr vor seinem Tod in Muzot 
entstanden ist.17

15	 Rainer Maria Rilke: Sämtliche Werke, Gedichte, Ers-

ter Teil, Insel Verlag, Frankfurt am Main 1987, 

S. 685 ff.

16	 Ebd., S. 770 f.

17	 Rainer Maria Rilke: Sämtliche Werke, Bd. II, Hg.: 

Ernst Zinn, Insel Verlag, Frankfurt am Main 1982, 

S. 266.



15 Thanassis Lambrou   |   Auf abseitigen Pfaden

Eine künftige Revolution der Gesinnungen und Vorstellungsarten
Am 21. Juli 1969 erfolgte die erste Mondlandung. Millionen Zuschauer welt-
weit saßen vor dem Bildschirm und waren erstaunt, zwei vermummte Men-
schen, schwer ausgerüstet, auf der Mondoberfläche hüpfen zu sehen. Sie erin-
nerten mit ihren eher tragikomischen Manieren und unsicheren Bewegungen 
an die ersten tapsigen Schritte in der Entwicklungsgeschichte unserer Gat-
tung, welche damals glaubte, dass sie nun einen großen, ja enormen Schritt 
in die Weiten des Alls zustande gebracht hätte. Wenige Jahre später war die 
Euphorie des Augenblicks verflogen. Ein angesehener think tank jener Zeit, der 
Club of Rome veröffentlichte im Jahr 1972 einen Bericht mit dem Titel «Gren-
zen des Wachstums», der großes Aufsehen erregte. Die Mondlandung ist des-
halb wichtig, weil seitdem die ganze Menschheit sich in zwei entgegengesetzte 
Richtungen bewegt: Ein Teil der Menschheit und auch ein großer Teil der heu-
tigen Wissenschaft glaubt ernsthaft daran, dass wir als Spezies nur auf einem 
fernen Planeten eine Zukunft haben, der uns erneut aufnehmen könnte und 
wo wir unser Leben fortsetzen könnten, wenn das Leben auf dieser Erde un-
möglich werden sollte. Der andere Teil der Menschheit, ich hoffe der größere, 
hält die verzweifelte Suche nach einem geeigneten Planeten für eine vergeb-
liche Mühe und konzentriert sich auf diese Erde, die unsere Gattung schon seit 
mehreren Jahrtausenden nährt und erhält.

Mit Kopernikus, Kepler, Galilei, Francis Bacon, René Descartes und Isaac 
Newton, um nur die bekanntesten Namen zu erwähnen, hat sich eine große, 
gewaltige Wende zunächst auf europäischem Boden und wenig später auf der 
ganzen Erde vollzogen. Die neuzeitliche naturwissenschaftliche Methode, die 
alles auf messbare und berechenbare Quantitäten reduziert, ist bis heute die 
einzig gültige und alles beherrschende Denkweise geblieben. Descartes brach-
te die philosophische Grundlage der neuen naturwissenschaftlichen Methode. 
Die denkende Sache (res cogitans) wurde zum einzigen, einzigartigen, allem an-
deren zugrundeliegenden Subjekt erhoben. Dem gegenüber wurde alles andere 
zum Objekt, zum Gegenstand. Es begann somit die Herrschaft des neuzeitli-
chen Subjekts, welche mithilfe der Wissenschaft, der Technik und der Ökono-
mie allmählich zum absoluten Herrscher auf dem ganzen Planeten avancierte. 
Vor fast zweihundert Jahren schrieb Goethe in Faust II: «Daran erkenn ich den 
gelehrten Herrn! / Was ihr nicht tastet, steht euch meilenfern, / Was ihr nicht 
faßt, das fehlt euch ganz und gar, / Was ihr nicht rechnet, glaubt ihr, sei nicht 
wahr, / Was ihr nicht wägt, hat für euch kein Gewicht, / Was ihr nicht münzt, 
das, meint ihr, gelte nicht!» (V. 4917 ff). Goethe wusste, dass die Natur und 
nicht die denkende Sache, wie Descartes angenommen hat, das fundamentum 
inconcussum, das unerschütterliche Fundament ist. Dieser «Krieg» ist vor etwa 
mehr als zweihundert Jahren in Europa ausgebrochen und hat sich inzwischen 
zu einem wahren Welt-Krieg erweitert, da nahezu alle an diesem fürchterlichs-
ten Krieg aller Kriege teilnehmen. Der Wirtschaftsliberalismus mithilfe der 
experimentell vorgehenden Wissenschaft und der neuen, immer fortschreiten-
den Technik haben die ganze Menschheit in eine gewaltige, besinnungslose 
Raserei fortgerissen. Der ungeheure Eroberungskrieg faustischen Ausmaßes, 
der die ganze Erde ausplündert, bringt uns in eine hoffnungslose, und bald, 
wie wir immer wieder hören, unumkehrbare Lage.

Hier schlägt die Stunde der Kultur und insbesondere der Kunst. Ihre höchs-
te Aufgabe wird es sein, den Menschen nicht mehr zu bezaubern oder gar zu 
belehren, sondern ihn auf die hoffnungslose Lage, die uns alle angeht, auf-
merksam zu machen. Niemand darf an der Größe der Gefahr vorbeisehen. Die 
zur Neige gehenden Rohstoffe und Energiequellen lassen sich nicht durch 



16Thanassis Lambrou   |   Auf abseitigen Pfaden

neue Errungenschaften ersetzen. Nein, eine zweite Chance als Spezies haben 
wir nicht. Diese Erde ist unsere erste und letzte Wohnstätte. Nein, wir sind 
nicht die Krone der Schöpfung. Wir sind nur ein Teil in der gewaltigen Kette 
der belebten und der unbelebten Natur, auf die wir angewiesen sind, und ein 
noch kleinerer, winziger und unbedeutender Teil im All, das sich in kaum über-
schaubaren Dimensionen ausdehnt.

Die anthropomorph-subjektivistische Denkweise und die naturwissen-
schaftlich-maschinenmäßige Methode haben ihre Zeit gehabt. Dieses anthro
pozentrische Denkmodell ist nunmehr ganz und gar ausgelaufen. Wir sind 
zu einer großen Bescheidenheit und Selbstbegrenzung, ja Demut gezwungen, 
wenn wir das Leben unserer Gattung auf dieser Erde erhalten möchten. Die 
Bildung, die Kultur, die Kunst, jede auf ihre besondere Art und Weise, können 
uns die Augen öffnen für den ungeheuren Raubbau, den wir an den Schätzen 
der Natur betreiben, für die Ausbeutung, ja Vergewaltigung der Natur auf Kos-
ten der übrigen Lebewesen, auf Kosten unserer geborenen und ungeborenen 
Nachkommen und für den verschwenderischen Leerlauf, in welchem unsere 
Industriegesellschaft rotiert. Der Fortschritt, der frühere Generationen begeis-
terte, hat nunmehr als Wort einen bedrohlichen Klang. Der Fortschritt hat uns 
zwar zu allerlei technischen Erfindungen geführt, aber diese ungeheure Ent-
wicklung droht unsere Zivilisation zu zerstören. 

Die besondere Aufgabe der heutigen Kunst wird es sein, den Menschen auf-
zurütteln und ihm somit zur erwünschten inneren Verwandlung zu verhelfen. 
Zwar ist der heutige Mensch zum Herrn und Besitzer der Natur geworden, 
wie Descartes in seinem Discours de la méthode schon vor mehr als drei Jahr-
hunderten schrieb. Es stellt sich jedoch die dringende Frage, wie der Mensch 
wieder den Weg zu einem, wenn schon nicht harmonischen, so doch besse-
ren Zusammenleben mit der Natur finden könnte. Dieser Weg ist der einzi-
ge Weg, der ihn aus seiner ausweglosen Lage hinausführen kann, fort von der 
neuzeitlichen Fortschrittsreligion in die wesentliche Ehrfurcht vor dem Le-
ben allgemein, vor der belebten wie der unbelebten Natur. «Ich glaube an eine 
künftige Revolution der Gesinnungen und Vorstellungsarten, die alles Bishe-
rige schaamroth machen wird», schrieb Hölderlin in einem Brief an Ebel am 
10. Januar 1797.18 Auch ich teile diesen Glauben. Die große und authentische 
Kunst lädt zur Umkehr und zum Umdenken ein, zu einer großen, aber stillen 
künftigen Revolution unserer Denkart. Diese Revolution kennt keine Gewalt. 
Sie ereignet sich unscheinbar im Alltag und ist von einer elementaren Größe. 
Diese künftige gewaltlose Revolution geht uns alle an. Thanassis Lambrou studierte Rechtswissenschaften 

in Thessaloniki sowie Philosophie, Klassische Philolo-

gie und Kunstgeschichte in Freiburg im Breisgau mit 

anschließender Promotion. In griechischer Sprache 

erschienen bislang sechs Gedichtbände, ein Prosa-

werk, eine umfangreiche Studie zu Goethes Faust, Es-

says sowie Übersetzungen deutschsprachiger Litera-

tur, die mehrfach ausgezeichnet wurden. In der deut-

schen Übersetzung von Herbert Speckner erschienen 

im Berliner Elfenbein Verlag seine Gedichtbände La-

byrinth, Meditation und Pfade sowie im AQUINarte 

Verlag der Gesprächsband Erde und Himmel. Der Bei-

trag ist eine gekürzte Fassung eines Vortrages, den 

Thanassis Lambrou innerhalb seiner Poetikdozentur 

in Berlin am 9. September 2021 an der Humboldt-Uni-

versität gehalten hat.

18	 Friedrich Hölderlin: Sämtliche Werke und Briefe, 

Hg.: Michael Knaupp, Bd. II, Hanser, München 1992, 

S. 643.



17

Man kann über Keats nichts Schöneres sagen, als die Worte Shelleys in dem 
Trauergesang wiederholen, den er dem ihm geistig so Nahverwandten widme-
te: «Er ist jetzt Eins mit der Natur.» Denn Keats ganzes Leben war Sehnsucht 
nach dem Einswerden mit ewigen Gewalten.    
Rudolf Steiner2  

Goethe und der englische Romantiker John Keats, beide vor fast 200 Jahren ge-
storben, scheinen weit von den großen Belangen unsrer Welt entfernt zu sein, 
besonders von solchen, die uns über alle Grenzen hinweg sehr bedrängen. Ha-
ben uns auch Kriege und große Epidemien gezeigt, dass wir für ein Verständnis 
von ihren Ursachen geographische Grenzen überspringen müssen und auch 
können, so scheint dagegen der historische Abstand von 200 Jahren uns auch 
weiterhin Grenzen des Verstehens entgegenzusetzen. 

Interessanterweise haben sich beide selbst in einer ähnlichen Situation be-
funden. Nur waren sie von dem Gegenstand ihres Interesses, der Kunst und 
Literatur der alten Griechen, nicht 200 Jahre, sondern 2000 Jahre und länger 
entfernt. Ihren Enthusiasmus für alles Griechische hat dieser Umstand aber 
nicht gemindert. Vor allem auch Werke der griechischen Kunst wollten sie se-
hen und sich ein eigenes Urteil bilden. Sie vermuteten nämlich, dass sich in 
diesen Werken ein wirkliches Ideal menschlicher wie auch anderer Natur aus-
spricht. Keats fand in einer griechischen Urne eine spezifische Annäherung an 
dieses Ideal. Aber je näher er selbst dieses Ideal zu fassen suchte, desto deutli-
cher wurde ihm auch, in welch starkem Kontrast es zum menschlichen Leiden, 
seelisch und physisch, stand. Aber der Kontrast bedeutete nicht Ausschließ-
lichkeit, sondern gegenseitigen Verweis. Der Leidende ist auf das auch für ihn 
geschaffene Kunstwerk angewiesen, es soll verhindern, dass das Leiden ihn 
verschlingt. Aber Keats sieht auch sofort, dass dieses Verhältnis der Gegensei-
tigkeit nicht nur für seine Generation gilt: Die Arten des Leidens mögen wech-
seln, das Leiden selbst bleibt. So lässt er denn den Dichter folgendermaßen 
die Urne ansprechen: «Wenn das Alter diese Generation dahinrafft, / Sollst du 
bleiben, inmitten anderen Leids / Als des unseren, ein Freund dem Menschen»3. 
Die Rezeptionsgeschichte, in der die Vase zum notwendigen Freund und Be-
gleiter des Menschen, und das heißt auch und gerade des leidenden Menschen, 
wird, lässt sich in die Zukunft genauso wie in die Vergangenheit erweitern. Es 
ist gerade das Leiden, das uns eine Brücke zurück in die Antike baut.

Goethe hat eine ähnliche Erfahrung im Umgang mit der berühmten Lao-
koon-Skulptur gemacht. Als er in Lessings Abhandlung über dieses Werk las, 
dass die Griechen in ihren Skulpturen dem Ausdruck des Schmerzes keinen 
Raum gegeben hätten, war er empört. Leiden und Schmerz gehören, so ent-
gegnet Goethe, zur menschlichen Natur, wie kann dann gerade die Kunst diese 
von sich ausschließen? Warum vernehmen wir in Geste und Gebärde des ster-
benden Laokoon keinen Schrei, hören kein Aufstöhnen? Eine Antwort konn-
te nur eine eigene und genaue Untersuchung der Skulptur bringen. Goethes 
Urteil war, dass Lessing sich in der Tat getäuscht hatte.

Ursprünglich waren allerdings die Möglichkeiten, sich selbst im Umgang 
mit Werken der Antike, seien diese nun literarische oder künstlerische Werke, 
ein Urteil zu verschaffen, sehr begrenzt. Antike Kultur ließ sich nicht leicht in 
Texten und Kunstdrucken aus Buchhandlungen beschaffen oder in Museen 

GOETHE UND KEATS IN ARKADIEN  
SCHÖNHEIT UND LOGOS1 

FRITZ WEFELMEYER

1	 Editorische Notiz: Überarbeiteter Text einer Rede 

auf dem Treffen der Section for the Literary Arts 

and Humanities in London/GB am 8. Oktober 2021.  

2	 Rudolf Steiner: Biographien und biographische 

Skizzen 1884 – 1902, GA 33, bzw. ungekürzte Sonder-

ausgabe, Verlag der Rudolf Steiner-Nachlassver-

waltung, Dornach 1967, S. 30.

3	 vgl. Fußnote 14.



18Fritz Wefelmeyer   |   Goethe und Keats in Arkadien



19 Fritz Wefelmeyer   |   Goethe und Keats in Arkadien

William Turner, River Scene: Sunset 

(Sonnenuntergang am Fluss), um 1820/30 

Aquarell auf Papier, 34,2 × 49,2 cm

Foto: akg-images

auffinden. Zu dem Zeitpunkt, als Goethe 1749 geboren wurde, also 46 Jahre 
vor Keats, gab es in Deutschland kaum je eine Möglichkeit, sich irgendwo eine 
griechische Skulptur oder deren Kopie im öffentlichen Raum anzuschauen. 
Erst 1769 konnte Goethe in einer Ausstellung eine Palette von Kopien griechi-
scher Skulpturen selbst betrachten. 

Und die Texte griechischer Autoren? Diese waren oft mangelhaft übersetzt; 
die Textausgaben selbst boten lediglich eine beschränkte Auswahl und der Zu-
gang zu Texten im Original in griechischer Sprache war schwierig. Gelehrte 
Darstellungen von Kunst und Literatur waren unvollständig; meist machten 
die Autoren aus ihren Vorbehalten gegenüber der Welt der Griechen keinen 
Hehl. Zu heidnisch waren ihnen die Griechen. Als lasziv und frivol galten sie, 
dabei unmäßig und ohne Anstand. Ihnen mangelte der Grad an Sitte und Zivi-
lisiertheit, den das Christentum erreicht hatte. Allerdings hatte Goethe einen 
Hauslehrer, der ihm die griechische Sprache beibringen sollte. Wir besitzen 
noch die Übersetzungsübungen des neunjährigen Goethe.4 

Aber der Mangel an klaren Einführungen und Darstellungen, ja, an Einfüh-
rungen überhaupt, die ein Programm nahelegen könnten, wie ein Unterricht 
in der Sprache und Kultur zu gestalten sei, mag ein Vorteil gewesen sein: er gab 
dem Zögling eine gewisse Freiheit. Und wie auch immer akkurat und vollstän-
dig die Texte selbst gewesen sein mögen, mit denen sich Goethe von Jugend 
auf bis zu seinem Fortgang zum Universitätsstudium beschäftigt hat, sie haben 
ihn doch in die Welt der griechischen Mythologie eingeführt. Seine eigene, 
schon früh einsetzende Produktion von Gedichten zeugt davon, wie sehr die 
Figuren und Begebenheiten der dort erzählten Geschichten seine eigene Ein-
bildungskraft angeregt haben.  

Keats hatte nicht den gleichen und schon gar nicht so frühen Zugang zur 
griechischen Sprache und Literatur; seine Eltern und späteren Erzieher hatten 
nicht das Geld, ihn auf eine Privatschule mit Griechischunterricht zu schicken 
oder einen Hauslehrer anzustellen. In seiner Schule fand aber auch Latein-
unterricht statt, und über die Griechen und deren Literatur hat er dort sicher 
etwas gehört. Bei Freunden konnte er sich in Enzyklopädien und anderen Bü-
chern über griechische Mythologie informieren und sich mit deren Welt von 
Göttern, Nymphen und Helden vertraut machen. Keats verließ übrigens seine 
Schule bereits nach sieben Jahren, um eine längere Ausbildung zum Wundarzt 
anzutreten. Eine Universität im traditionellen Sinne hat er nie besucht. Kein 
Experte hat ihn je in die griechische Kunstgeschichte eingeführt, und, anders 
als andere romantische Autoren wie Coleridge, Byron und Shelley, hat er nie 
Griechisch gelernt. 

Nicht nur das Interesse an griechischer Kultur, vor allem an der Litera-
tur, auch den freien und kreativen Gebrauch der Einbildungskraft teilen die 
beiden Autoren. Schon in Keats’ frühen poetischen Texten kann man immer 
wieder diese freie, aber produktive Umarbeitung mythologischen Materials 
entdecken. Dennoch mag die Verbindung von Goethe und Keats vielleicht et-
was überraschen. Gewohnt ist man ja, von Goethe und Shakespeare oder auch 
Goethe und Newton zu hören. Und noch überraschter ist man, wenn diese 
Verbindung gerade zu dem Wunderland von Arkadien eine Beziehung haben 
soll. Goethe und Schiller in Arkadien kann man sich vorstellen, aber Goethe 
dort zusammen mit Keats?

Das Ungewohnte an dieser Vorstellung ist durchaus beabsichtigt. Sie kann 
uns wacher machen für die Eigenart beider Personen im Umgang mit der An-
tike. In Keats tritt ein Dichter auf, der einen ähnlichen, aber in manchem eben 
auch ganz anderen Zugang zur griechischen Antike hatte als Goethe. Schiller 

4	 vgl. Humphry Trevelyan: Goethe and the Greeks, 

Cambridge 2009, S. 1 – 49.



20Fritz Wefelmeyer   |   Goethe und Keats in Arkadien

und Goethe dagegen ergänzen sich in ihrem Verständnis der Antike. Wenn 
wir in den berühmten Briefwechsel zwischen den beiden schauen, merken wir 
bald, wie beide Seiten im Dialog sowohl ihr jeweils eigenes Selbstverständnis 
als auch das Verständnis antiker Kultur in einem Zug vertiefen und dabei ein-
ander näher bringen. 

Verwandlung des Mythos im rettenden Logos
Goethe lässt in Arkadien die von ihm erdachte Welt von Helena und Faust und 
ihrem in Liebe erzeugten Sohn Euphorion spielen.5 Nachdem beide sich zuvor 
auf Faustens Burg ihre Liebe eingestanden hatten, waren sie nach Arkadien ge-
zogen und hatten dort ihre Familie begründet. Euphorion gilt dabei als allegori-
sche Figur, die den Geist von Poesie und dichterischer Einbildungskraft vertritt. 
Auch jetzt noch knüpfen sich große Hoffnungen an ihn: Der Ursprung seiner 
Existenz, eben die Liebe seiner aus unterschiedlichen Kulturen kommenden 
Eltern, und sein treibender Impuls, in Freiheit die ganze Weite unserer Exis-
tenz auszumessen, ohne sich von einem am Gegebenen orientierenden Denken 
festsetzen zu lassen, lebt heute in vielen, die zum Beispiel nach internationaler 
Solidarität und neuen Wegen in Ökologie und Klima-Politik streben. Und als 
solcher Geist ist er auch das notwendige Pendant zu dem Willen, der sich in 
technologischen Innovationen, zum Beispiel im sogenannten biomedical engi-
neering, ausspricht. Im Faust-Drama ist die Figur des Homunculus solch eine 
Innovation. Ihm steht gegenüber «Euphorion, die verkörperte Poesie, entstan-
den aus den Liebesworten von Helena und Faust. Zeichen seiner Anwesenheit 
lassen sich allerdings in unserer Gesellschaft kaum finden – Kunst und Kultur 
sind Randphänomene. Beide Figuren oder Zugänge zur Welt und zum Men-
schen gehören unbedingt zusammen. Homunculus und Euphorion sind Bilder 
für Schöpfungs- und Menschwerde-Prozesse. Der eine, ein Wesen des Denkens, 
geboren aus der Nacht und dem technischen Raum, das ins elementare Sein 
strebt, das andere ein Sonnenwesen des Tages, geboren aus der Sprache des 
Herzens in der Tiefe der Erde, das in die Freiheit der Luft und die himmlische 
Sphäre sich sehnt. Dem einen mangelt es an Herz und Liebe, dem anderen am 
sinnenden Denken. Zusammengenommen könnten sie die Qualitäten des gan-
zen Menschen bilden und zum Gleichnis aller Doppelprozesse werden.»6

Goethe hatte übrigens wohl Keats’ Dichterkollegen Lord Byron im Sinn, als 
er die Figur des Euphorion schuf.7 Er ist in der Tat ein gutes Beispiel dafür, in 
Euphorion auch den Geist von Freiheit, Solidarität und Kreativität überhaupt zu 
sehen. Für Byron war es kein Wechsel seines Selbstverständnisses, als er sich als 
mittlerweile berühmter Dichter an die militärische Spitze der griechischen Un-
abhängigkeitsbewegung setzte, um deren Freiheitskampf voranzutreiben. Aber 
wie Byrons Tod für die Unabhängigkeitsbewegung damals ein herber Rückschlag 
war, so ist auch der literarische Tod des Euphorion ein starker Rückschlag für die 
Hoffnungen, die sich auch heute noch mit dem Projekt einer poetischen Ver-
söhnung, respektive einer Humanisierung der Technologie, verbinden: «Zeichen 
seiner Anwesenheit lassen sich allerdings in unserer Gesellschaft kaum finden – 
Kunst und Kultur sind Randphänomene», heißt es lapidar in dem obigen Zitat. 

Wenn die von allen Gewalten gesegnete Verbindung von Helena als Ver-
treterin der griechischen Kultur mit Faust, dem Repräsentanten des modernen 
Bewusstseins, nicht bestehen kann, wenn die gemeinsame Liebe in ihrer neuen 
arkadischen Heimat keine Kunst und Kultur hervorbringen kann, die andau-
ern werden, dann wird man fragen dürfen, was denn sonst dies tun könnte? 
Wie lässt sich das Versöhnungsprojekt heute verteidigen, wenn die Verfechter 
des Projekts, Helena und Faust, schon so kläglich scheitern?

5	 vgl. dazu allgemeiner Claudia Schmölders: Faust & 

Helena. Eine deutsch-griechische Faszinationsge-

schichte, Berlin 2018.

6	 vgl. Ariane Eichenberg / Christiane Haid: Vom ver-

loren gegangenen Wort, (Jahresbericht 2020 der 

Sektion für Schöne Wissenschaften), Dornach 

2020, S. 3 – 4.

7	 vgl. Goethe, Berliner Ausgabe, Bd. 8, Berlin/Weimar 

1972, S. 902.



21 Fritz Wefelmeyer   |   Goethe und Keats in Arkadien

Das Treffen zwischen Helena und Faust, so wie es im 3. Akt des 2. Teils des 
Dramas entwickelt wird, gehört sicher zu den schönsten poetischen Leistun-
gen Goethes. Man mag vielleicht gegenüber dem übergreifenden Wert des 
ganzen Stückes, ja selbst des ganzen 3. Aktes, Vorbehalte haben. Am Wert 
der Erfindungsgabe und poetisch sprachlichen Durchgestaltung der Sze-
nen, die von Helenas Begegnung mit Faust handeln – einer Begegnung von 
großer psychologischer Dichte  –, wird man wohl weniger zweifeln  – und 
doch misslingt das Vorhaben eines versöhnenden Treffens unterschiedlicher 
Kulturen und Lebensweisen. Sicher, Goethes Vorhaben selbst ist nicht miss-
lungen, misslungen und zerbrochen ist der Arkadientraum, und schließlich 
auch das, was Faust noch aus den Trümmern hat retten können. Am Ende ist 
es Fausts tragische Verfehlung, die auch aus dem Geretteten noch ein Stück 
Unglück macht.  

Im 3. Akt sehen wir Helena, wie sie nach Sparta zurückkehrt, wo sie einst 
zusammen mit ihrem Mann, König Menelaus, geherrscht hat. Helena, berühmt 
und legendär, eine Figur des Mythos, die schon in der Antike als schönste Frau 
der Welt galt und die viele in letzter Instanz für den Untergang von Troja ver-
antwortlich hielten, betritt hier eine neue, ganz von Goethe entworfene Epi-
sode ihrer Lebensgeschichte. Faust und Helena haben sich aber nie getroffen, 
sie leben in verschiedenen Zeiten. Goethe wünscht sich aber ein Treffen zwi-
schen den beiden, so dass griechische Kultur und Kunst in die moderne Welt 
hinein über- und fortleben können und die moderne Welt auf ihrer Seite ein 
Schönheitsideal zur eigenen Anregung und Inspiration finden kann. Schon in 
der ersten Szene sehen wir sie, hören wir sie mit ihren allerersten Worten als 
eine Frau aus der griechischen Antike, denn sie spricht in Hexametern, genauer 
in sechstaktigen jambischen Hexametern, dem klassischen Versmaß im frühen 
griechischen Theater. 

Eine Person aus der frühen klassischen Zeit des Theaters würde im Zuhören 
oder Sprechen einer Rede, gehalten in Hexametern, ein tief ins Gemüt reichen-
des Gefühl von Ermunterung, Beruhigung und Getragenwerden verspüren.8 
Dabei geht der Gebrauch von Hexametern auch noch weit in die vorklassische 
Zeit zurück. Homers Odyssee und Ilias sind beide in Hexametern gedichtet. 
Helena ist also wirklich in ihrem Element und es ist daher kein Zufall, dass 
sie sich selbst auch gleich mit Namen vorstellt in einem Satz aus Hexametern.

Allerdings verschiebt sich bald der Zeitrahmen. Faust und Helena treffen 
sich zwar in derselben Gegend, aber diese liegt jetzt zeitlich auf halbem Weg 
zwischen dem antiken Griechenland und dem frühmodernen Europa. Es ist die 
Zeit am Ende der Völkerwanderung in Europa. Das römische Reich existiert 
nicht mehr, wir sind in einer frühmittelalterlichen Welt, wo Faust der Führer 
eines Frankenstammes ist, der sich in der Nähe von Sparta angesiedelt und 
dort ein eigenes Reich aufgebaut hat. Helena trifft dort auch auf Fausts Trup-
pen. Besonders beeindruckt ist sie von der Art und Weise, wie der Turmwärter 
Lynkeus und andere Leute um Faust herum sprechen. Nicht nur spricht man 
hier anstelle von Hexametern in Pentametern, einem Versmaß mit fünf Takten, 
sondern auch in einer Sprache mit Reimen, besonders Endreimen. Goethe lässt 
nun mit großer poetischer Kunstfertigkeit Helenas Sprechen schrittweise in 
das neue Sprachreich des Pentameters übergehen. 

Nachdem Faust seine politische Machtposition freiwillig an Helena abge-
treten hat, zeigt uns Goethe wie Helena, schon in Pentametern sprechend, von 
Faust zu erfahren wünscht, wie auch sie in einer Sprache sprechen kann, in 
der sich Worte miteinander reimen. Ein Dialog folgt, in dem beide Partner, im 
Medium der Poesie, sich ineinander verlieben:

8	 vgl. Christa Slezak-Schindler: «Der Laut H in der 

Therapeutischen Sprachgestaltung». In: Der Mer-

kurstab. Beiträge zu einer Erweiterung der Heil-

kunst, 2000; 53(3), S. 174 – 176.



22Fritz Wefelmeyer   |   Goethe und Keats in Arkadien

	 Helena.	 Vielfache Wunder seh’ ich, hör’ ich an, 
Erstaunen trifft mich, fragen möcht’ ich viel. 
Doch wünscht’ ich Unterricht, warum die Rede 
Des Mann’s mir seltsam klang, seltsam und freundlich. 
Ein Ton scheint sich dem andern zu bequemen, 
Und hat ein Wort zum Ohre sich gesellt, 
Ein andres kommt, dem ersten liebzukosen.

	 Faust.	 Gefällt dir schon die Sprechart unsrer Völker 
O so gewiß entzückt auch der Gesang, 
Befriedigt Ohr und Sinn im tiefsten Grunde. 
Doch ist am sichersten wir üben’s gleich, 
Die Wechselrede lockt es, ruft’s hervor.

	 Helena.	 So sage denn, wie sprech’ ich auch so schön?

	 Faust.	 Das ist gar leicht, es muß vom Herzen gehn. 
Und wenn die Brust von Sehnsucht überfließt, 
Man sieht sich um und fragt –

	 Helena.	 Wer mit genießt,

	 Faust.	 Nun schaut der Geist nicht vorwärts nicht zurück, 
Die Gegenwart allein –

	 Helena.	 Ist unser Glück.

	 Faust.	 Schatz ist sie, Hochgewinn, Besitz und Pfand; 
Bestätigung wer gibt sie?

	 Helena.	 Meine Hand.

		  [V. 9365 – 9384]	

Das Fazit am Ende dieses ersten Treffens: Helena gibt einen wesentlichen Teil 
ihrer griechischen Identität, nämlich in Hexametern zu sprechen, jetzt auf, ge-
winnt dafür aber die Fähigkeit, in einer Sprache zu reden, die auch ein Vers-
maß besitzt und die vor allem Wörter hat, die miteinander reimen. Ihr «freund-
licher» Gewinn ist eine Sprache, in der schon gesprochene Wörter durch einen 
Reim, in gegenseitigem Verweis, sich zu einer neuen Einheit verbinden, in der 
eine angenehm und gefällig klingende Musik ertönt. Diese neue gemeinsame 
Sprache wird gleichzeitig das Liebesband zwischen Helena und Faust. Beide 
ziehen nun nach Arkadien, um ihre glückliche Verbindung dort zu leben und, 
wie schon erwähnt, ihren Sohn Euphorion zu empfangen.

Aber Faust hat auch etwas aufgeben müssen, und das ist der Wunsch nach 
politischer Herrschaft über Griechenland. Was er und die moderne Welt dafür 
gewinnen können, ist das wirkungsreiche Erbe an Schönheit und Wissen, das 
sich aus der griechischen Kunst und Kultur herleitet. Helena ist die lebendige 
Verkörperung dieses Erbes. Goethes eigene Weiterdichtung ihrer Geschichte 
wird zum Zeichen der Wandlungsfähigkeit der Helena und dem Maß ihrer 
Lebendigkeit; dieses Zeichen geschieht aber gerade unter der Bedingung ihres 



23 Fritz Wefelmeyer   |   Goethe und Keats in Arkadien

Ablebens als Mythos in der Moderne. Die Verwandlung des Mythos ruht dabei 
auf nichts anderem als der schöpferischen Kraft des Wortes, auf dem Logos. 

Goethes Vorgehensweise ist somit klar:  Wenn diese beiden hier in Frage 
stehenden Kulturen sich treffen sollen, damit dem besten Teil der griechischen 
Antike eine Chance gegeben wird, in der modernen Welt weiterzuleben, und 
diese Welt davon auch einen Vorteil haben kann, dann müssen beide Seiten 
sich auf einen ernsthaften Weg des Gebens und Nehmens einlassen. 

All dies kann jedoch nur fruchtbar werden durch einen Prozess der literari-
schen Re-Imagination einer Mythologie, die, wie zum Beispiel im Mythos von 
Helena und Paris, schon zu uns spricht mit Hilfe von Sprache. Diese Re-Ima-
gination ist das wirkliche, aber eben kaum diskutierte Zentrum von Goethes 
Neoklassizismus. Ohne sie werden vergleichbare Versuche in bildender Kunst 
und Architektur nur zur klassizistischen Fassade, zum schönen Anhängsel, bei 
dem niemand sich, und das erst recht heute, noch etwas denken muss.

Negative Capability, Imagination und Seelenbildung
Wie aber reagiert man auf ein kulturelles Artefakt, das in sichtbaren Bildern 
und Formen spricht, wie bei Skulpturen, Vasen, Urnen, oder in architektoni-
schen Formen wie zum Beispiel dem Parthenonfries, den sogenannten Elgin 
Marbles, also bei Formen einer Schönheit, die sich nicht in Worten, in Fabeln 
oder Mythen, darstellt? Von solchen Fragen war John Keats bewegt. Seine 
Überzeugung war, dass aller Mythos, wie auch die Natur selbst, auf Verwand-
lung in eine neue Form von Schönheit wartet, die dabei aber ihrem inneren 
Wesen die Treue hält. Und es ist gerade der Dichter, der diese Kraft der Ver-
wandlung in höchstem Maße besitzt. In einem Brief vom 22. November 1817 
an den Freund Benjamin Bailey schreibt Keats:

«Sicher bin ich mir nur der Heiligkeit der Neigungen des Herzens und der 
Wahrheit der Imagination. Was die Imagination als Schönheit erfaßt, das 
muß Wahrheit sein, ob es zuvor existiert hat oder nicht, denn ich habe von 
all unseren Leidenschaften dieselbe Auffassung wie von der Liebe, in deren 
höchstem Zustand bringen sie wahre Schönheit hervor.» 9

Das Wort von der Heiligkeit der Herzensneigungen und der Wahrheit der Ein-
bildungskraft ist von zentraler Bedeutung für sein Werk. Nicht in totem Denken, 
in leeren Kalkulationen und Berechnungen, in kalter, logischer Vernunfttätig-
keit, die ihre eigenen Systeme und Gefängnisse kreiert, finden wir Schönheit. 
Diese finden wir, sagt Keats, nur in dem Teil von uns, der in höchstem Maße 
lebendig ist, der atmet und arbeitet und auf Puls und Rhythmus horcht, so wie 
sie im Herzschlag leben. Er ist es, der uns hält und trägt und auch der Ort unserer 
wahrsten Neigungen und Liebe. Und gerade in seinen Neigungen unterrichtet 
das lebendige Herz die Imagination; Schönheit ist dann die Folge, aber nur wenn 
diese weder tot noch kalt noch eine bloße intellektuelle Abstraktion ist – leben-
dig muss sie sein. Deshalb suchen wir auch nicht vordringlich nach Erfahrungen 
und Eindrücken im Gehege einer vordergründig rational abgeklärten, auf soge-
nannten verlässlichen Tatsachen basierenden Welt. Keats wünscht sich, gerade 
für den Dichter, eine Haltung, die von Vorurteilen und Schablonenhaftem in 
Denken und Wahrnehmung ebenso völlig frei ist wie von Selbst- und Besitz-
interessen. Er nannte diese Einstellung negative capability, negative Befähigung:

«[…] plötzlich verstand ich, welche Eigenschaft es ist, die einen Mann be-
deutend macht, besonders in der Literatur, und die Shakespeare in so über-
aus reichem Maße besaß – ich meine die Negative Befähigung, d. h. wenn 
jemand fähig ist, das Ungewisse, die Mysterien, die Zweifel zu ertragen, 
ohne alles aufgeregte Greifen nach Fakten und Verstandesgründen.»10 

9	 vgl. Robert Gittings (Hg.): Letters of John Keats, 

Oxford 1970 (1985), S. 36 – 37 (Übersetzung F. W.).

10	 vgl. Johns Keat: Werke und Briefe, ausgewählt und 

übersetzt von Mirko Bonné, Stuttgart 1995, S. 334.



24Fritz Wefelmeyer   |   Goethe und Keats in Arkadien

Negative capability heißt: Fähig sein, die Welt ohne den Wunsch zu betrachten, 
alle ihre scheinbaren Widersprüche sofort aufzuklären und miteinander zu ver-
söhnen oder in ein geschlossenes rationales System zu zwängen. Ja, sie bedeutet 
eigentlich die Fähigkeit, die eigene Persönlichkeit auslöschen zu können, um 
imaginativ völlig in die Sphäre einer anderen Person, oder auch eines Tieres 
oder einer Pflanze, sogar eines leblosen Objektes, einzutreten und hier nach de-
ren Bedingungen und Wünschen zu existieren. Es scheint übrigens, dass Keats 
selbst, unter völliger Aufgabe eigener Absichten und Interessen, sich ganz in 
einfache Dinge einfühlen konnte, und sei es auch nur eine Billiardkugel, von 
der er sich vorstellen konnte, dass sie «ein Gefühl der Freude habe an der eige-
nen Rundheit, Glätte, Beweglichheit und Schnelligkeit ihres Rollens».11 

Beide Qualitäten, negative capability und Imagination, müssen vor dem Hin-
tergrund von Keats’ Verständnis der Inkarnation des Menschen in die Welt ver-
standen werden. Das menschliche Leben sei nicht ein Tal voll Tränen («vale of 
tears»), eine traurige Welt von Mühe und Leiden, aus der man in ein himmli-
sches Paradies entfliehen müsse, wo alle Tränen vom Gesicht gewischt würden. 
Vielmehr versteht Keats das Leben als ein Tal der Seelenbildung («vale of soul-
making»), weil nur durch völlige Inkarnation der Mensch seelisch sich bilden 
und wachsen kann. Es ist gerade die Welt, die so viel an Glanz und Vergnügen 
wie an Schmerz und Leiden anbietet, die dem Menschen die Chance gibt, eige-
ne Identität und Selbstgefühl zu entwickeln. Und sie kann dies auch deshalb 
tun, weil ihre Gaben an den Menschen so unterschiedlich sind. Würden diese 
sich nicht inkarnieren, sie würden reiner, universeller Geist, ohne Sinn für In-
dividualität und Selbstsein, bleiben. Er schreibt im Brief vom 21. April 1819: 

«Unter Irregeleiteten und Abergläubischen ist der übliche Beiname für diese 
Welt ‹ein Jammertal›, aus dem wir durch ein willkürliches Eingreifen Gottes 
erlöst und in den Himmel geführt würden. Welche begrenzte, kurzsichtige, 
beschränkte Vorstellung! Nennt die Welt, wenn ihr wollt, ‹das Tal der Seelen-
bildung› – dann werdet ihr auch den Sinn der Welt erkennen (ich spreche 
nun aufs Ehrfürchtigste von der menschlichen Natur, von der ich annehme, 
daß sie unsterblich ist, was ich wiederum voraussetze, um Euch einen Ge-
danken zu verdeutlichen, der mir einfiel zu ihr). Ich sage Seelenbildung, unter-
scheide also Seele und Intelligenz. Es mag Millionen von Intelligenzen oder 
auch Funken der Göttlichkeit geben – Seelen sind sie nicht, ehe sie sich nicht 
eine Identität erworben haben, ehe nicht jede persönlich sie selbst ist.»12 

Die hier zitierten Intelligenzen bezeichnen die Menschen vor ihrer Inkarna-
tion. Keats spricht auch von reinem Geist oder, im Blick auf den einzelnen 
Menschen, von göttlichem Funken oder auch einfach von Gott. Wichtig ist 
ihm dabei, die entscheidende Rolle zu unterstreichen, die das menschliche 
Herz bei der Individualisierung des Göttlichen im Menschen spielt. Erst an 
einem Herzen, das durch Empfinden, Leiden, Freude und anderem so sehr wie 
durch Nachdenken und Nachempfinden bewegt wird, bildet sich das seelische 
Vermögen, das dem Gott im Menschen die Bildung einer eigenen Identität 
erlaubt. Vor diesem Hintergrund wird verständlich, warum Keats so viel an 
der Verbindung von Herzerfahrung und Imagination liegt. Diese bringt die 
Herzerfahrung in den Prozess der Geistverwandlung ein: Sie konfrontiert den 
Menschen unter dem Siegel der Schönheit mit Mythen oder Bildern aus Natur 
und Kunst, in denen und an denen sich die wachsende Größe des Menschen als 
eines sich individualisierenden Gottes spiegelt bzw. spiegeln kann.

Erstaunen weckend und ungewöhnlich für seine Zeit sind die Auffassungen, 
die Keats hier vorträgt, besonders wenn man bedenkt, dass er damals erst 23 Jahre 
alt war. (Zwei Jahre später, 1821, starb er bereits.) Dabei waren seine ersten, un-

William Turner, Seascape with 

Storm coming on (Seestück mit 

aufkommendem Sturm), um 1840 

Öl auf Leinwand, 91,5 × 121,5 cm

Foto: akg-images

11	 vgl. Edward Hyder Rollins (Hg.): The Letters of  

John Keats, (R. Woodhouse an J. Taylor, 17. Oktober 

1818), Cambridge/MA 1958, Bd. 1, S. 389 (Über

setzung F. W.).

12	 vgl. John Keats: Werke und Briefe, ausgewählt und 

übersetzt von Mirko Bonné, Stuttgart 1995, S. 380.



25 Fritz Wefelmeyer   |   Goethe und Keats in Arkadien



26Fritz Wefelmeyer   |   Goethe und Keats in Arkadien

vermittelten Kontakte mit griechischer Kunst so überwältigend und verwirrend 
gewesen, dass ein richtiger Dialog mit den Werken nicht zustande kam. Keats 
hatte 1817 zum ersten Mal die riesigen Skulpturenstücke aus dem Parthenon
fries gesehen, die von 1801 an Lord Elgin aus Athen nach London gebracht hatte. 
Das Sonett On Seeing the Elgin Marbles (1817) zeigt, wie sehr, aber fast vergeblich 
Keats mit seiner Erfahrung ringt. Sicher spielte dabei eine Rolle, dass nicht völlig 
geklärt war, was die Stücke im Einzelnen darstellten. Aber wichtiger war viel-
leicht doch ein anderes Moment, dass nämlich von ihnen «keine inspirierende, 
sondern im Gegenteil eine lähmende Wirkung, vielleicht durch ihre unerreich-
bar scheinende künstlerische Qualität» (Christoph Herold), ausging. Goethe war 
im Vergleich auf den direkten Kontakt mit Werken griechischer Kunst schon 
viel früher in seiner Lebensgeschichte durch auch teilweise persönliche Einfüh-
rungen von Oeser (1717 – 1799) und anderen gut vorbereitet. Keats dagegen er-
lebt griechische Kunst mit voller Wucht. Aber er gibt nicht auf. Immer wieder 
kehrt er zu den Friesstücken zurück, verweilt oft stundenlang.

Der Mythos im Relief einer Urne
Erst in der Ode auf eine griechische Urne (1819) wird Keats selbst zum Führer des 
Lesers, teilt mit ihm sein Befremden, regt ihn zum Sehen, gar zum Hören an, 
bis er ihn schließlich ins Sanctum der Ode führt, zu dem erstaunlichen «Beauty 
is truth, truth beauty». Hier, in einem der für viele Leser größten Gedichte der 
englischen Literatur, zeigt er uns auf exemplarische Weise, wie man zu einer 
tieferen Einsicht, aber auch Anregung der eigenen künstlerischen Fähigkeit im 
Umgang mit Werken der Antike gelangen kann. 

Die Ode ist übrigens in Pentametern gedichtet, einem Versmaß, das sich schon 
früh in England, zum Beispiel bei Shakespeare (1564 – 1616), durchgesetzt hatte. 

Wir wissen, dass Keats’ großes Interesse an griechischen Vasen und Urnen 
hatte und auch auf Ausstellungen gegangen ist, um sich diese genau anzusehen 
und zu studieren. Er hatte Zugang zu Drucken und Kupferstichen, besonders 
zu den berühmten Werken aus der Hand des italienischen Künstlers Pirane-
si (1720 – 1778). Zudem hatte man auf dem Londoner Antiquitätenmarkt und 
in privaten Sammlungen zunehmend Vasen und Urnen zugänglich gemacht. 
Er selbst besaß keine Originale, fertigte dafür aber mit großem Enthusiasmus 
Zeichnungen von Vasen an und zeichnete Drucke und Radierungen nach. Er-
halten geblieben ist eine anziehende Kopie (von 1819) einer Zeichnung der 
damals schon bekannten Sosibios Vase. 

Man findet ein Echo dieser Instanz auch gleich in der ersten Strophe der 
Ode. Keats weiß jetzt aus eigener Erfahrung, dass Verstehen keine Selbstver-
ständlichkeit ist. Aber wie kann man das verstehen, was reliefartig auf der 
Außenseite einer Urne aufgezeichnet ist? Menschliche Figuren lassen sich 
ausmachen, ländliche Gegenden ebenso. Aber wer genau? Und wo? Und was 
haben die Figuren miteinander zu tun? In anderen Worten, Fragen werden 
aufgeworfen, die vielleicht einen Weg zum Verstehen bahnen können. Ganz 
wie in der Tradition einer hermeneutischen Auslegung beginnt das Verste-
hen hier damit, an das, was man glaubt, schon zu verstehen, Fragen zu stel-
len. Aber wer stellt diese Fragen? Vielleicht der Autor oder sein lyrisches Ich. 
Aber unmerklich ist der Leser selbst schon in den Vorgang des Verstehens mit 
einbezogen: Er stellt jetzt Fragen an den Fragenden! Natürlich ist es legitim, 
das zu tun, die Haltung der negative capability legt das sogar nahe, denn der 
fragende Leser schlüpft in dieser Haltung in in die Rolle des fragenden Autors. 

Unsere Lektüre wird allmählich zu einem inneren Gespräch mit diesem 
Autor, wir machen uns ein Bild von ihm, der uns seinerseits ein Bild von der 

Zeichnung von John Keats (1809) der Sosibios  

Vase aus dem Musée Napoleon, heute im  

Keats-Shelley Momorial House, Rom

Foto: wikipedia



27 Fritz Wefelmeyer   |   Goethe und Keats in Arkadien

Urne gibt. Wie immer bei Keats gehört zum Gegenstand der Wahrnehmung 
eben auch der Wahrnehmende, der Autor oder das lyrische Ich, und mit die-
sem kommt der Leser ins Gespräch, so wie dieser mit der Urne ins Gespräch 
kommt. Gleich in den ersten drei Zeilen spricht er sie als eine Person an, nennt 
sie «Braut», «Pflegekind» und «Historikerin». Eigentlich können die rätsel-
haften Anreden an dieser Stelle nur Vermutungen sein, erste Versuche einer 
Annäherung an das vielleicht, was der Betrachter schon an der Urne wahrge-
nommen, aber noch nicht wirklich identifiziert und verstanden hat. Erst die 
weitere und wiederholte Lektüre enträtselt die Benennungen.

Schritt für Schritt lässt uns der Autor auf der Urne neue Figuren, Szenen, 
Handlungen und besonders Plätze sehen – auch hier, an der antiken Urne, be-
währt sich die Macht des schöpferischen Logos. Keats findet sich unter ande-
rem auch, wie Goethe, in Arkadien wieder. Hier herrschen Wonne, Glück und 
Freude, hier stoßen wir auch auf den Gott Dionysos und seine tanzende und 
musizierende, in trunkener Seligkeit fröhlich feiernde Gefolgschaft.15 Diony-
sos treibt mächtig in seinen Gefährten die Lebenslust an und die Freude, sich 

Borghese Vase aus dem Louvre (erstes  

Jahrhundert v. Chr.), die Keats nach  

Abbildungen von Piranesi kannte.

Foto: wikipedia

15	 Die Urne zeigt in der vierten Strophe als weiteres 

Bild eine Opferhandlung für den Gott Apollon. Die 

Gefolgschaft des Dionysos ist übrigens auch von 

Poussin (1594 – 1665) immer wieder gemalt worden 

(vgl. Lilach Lachman: «Time, Space, and Illusion. 

Between Keats and Poussin». In: Comparative  

Literature (2003) 55 (4), S. 293 – 319.



28Fritz Wefelmeyer   |   Goethe und Keats in Arkadien

Ode on a Grecian Urn 
John Keats 

1.  
Thou still unravish’d bride of quietness, 
Thou foster-child of silence and slow time, 
Sylvan historian, who canst thus express 
A flowery tale more sweetly than our rhyme: 
What leaf-fring’d legend haunts about thy shape 
Of deities or mortals, or of both, 
In Tempe or the dales of Arcady? 
What men or gods are these? What maidens loth? 
What mad pursuit? What struggle to escape? 
What pipes and timbrels? What wild ecstasy?

2.  
Heard melodies are sweet, but those unheard 
Are sweeter; therefore, ye soft pipes, play on; 
Not to the sensual ear, but, more endeared, 
Pipe to the spirit ditties of no tone: 
Fair youth, beneath the trees, thou canst not leave 
Thy song, nor ever can those trees be bare; 
Bold Lover, never, never canst thou kiss, 
Though winning near the goal – yet, do not grieve; 
She cannot fade, though thou hast not thy bliss, 
For ever wilt thou love, and she be fair!

3.  
Ah, happy, happy boughs! that cannot shed 
Your leaves, nor ever bid the Spring adieu; 
And, happy melodist, unwearièd, 
For ever piping songs for ever new; 
More happy love! more happy, happy love! 
For ever warm and still to be enjoyed, 
For ever panting, and for ever young – 
All breathing human passion far above, 
That leaves a heart high-sorrowful and cloyed, 
A burning forehead, and a parching tongue. 

4. 
Who are these coming to the sacrifice? 
To what green altar, O mysterious priest, 
Lead’st thou that heifer lowing at the skies, 
And all her silken flanks with garlands dressed? 
What little town by river or sea shore, 
Or mountain-built with peaceful citadel, 
Is emptied of this folk, this pious morn? 
And, little town, thy streets for evermore 
Will silent be; and not a soul to tell 
Why thou art desolate, can e’er return. 

5. 
O Attic shape! Fair attitude! with brede 
Of marble men and maidens overwrought, 
With forest branches and the trodden weed; 
Thou, silent form, dost tease us out of thought 
As doth eternity: Cold Pastoral! 
When old age shall this generation waste, 
Thou shalt remain, in midst of other woe 
Than ours, a friend to man, to whom thou say’st: 
«Beauty is truth, truth beauty, – that is all 
Ye know on earth, and all ye need to know.»13

13	 vgl. John Barnard (Hg.): John Keats. The Complete 

Poems, Harmondsworth/Middlesex, 1972 (1982), 

S. 344 – 346. 



29 Fritz Wefelmeyer   |   Goethe und Keats in Arkadien

Ode auf eine griechische Urne 
John Keats 

1. 
Du noch immer unberührte Braut der Stille, 
Du Pflegekind des Schweigens und der langsamen Zeit,  
Sylvanische Historikerin, die du so 
Eine blumige Geschichte süßer als unser Reim zum Ausdruck bringen kannst: 
Welch eine laubumsäumte Legende erscheint um deine Gestalt 
Von Gottheiten oder Sterblichen oder beiden 
In Tempe oder den Tälern von Arkadien? 
Welch Männer oder Götter sind dies? Welch widerstrebende junge Frauen? 
Welch wahnsinnige Verfolgung? Welcher Kampf zu entkommen? 
Welche Flöten und Tambourine? Welch wilde Ekstase? 

2. 
Gehörte Melodien sind süß, aber solche, die man nicht hört,   
Sind süßer; deshalb, sanfte Flöten, spielt weiter  
Nicht für das sinnliche Ohr, sondern, teurer noch,   
Flötet für den Geist Lieder ohne Ton:   
Schöner Jüngling unter den Bäumen, du kannst   
Deinen Gesang nicht lassen, noch können jene Bäume jemals kahl sein:   
Kühner Liebhaber, niemals, niemals kannst du küssen,   
Obwohl du gewinnend dem Ziel nahe bist – doch gräme dich nicht!   
Sie kann nicht verwelken, selbst wenn du nicht deine Wonne hast,   
Wirst du für immer lieben, und sie schön sein! 

3. 
Ah, glückliche, glückliche Zweige! die ihr nie  
Euer Laub abwerfen könnt, noch dem Frühling Adieu sagen;  
Und glücklicher Liederspieler, der du unermüdlich   
Für immer Lieder flötest, die für immer neu sind;   
Noch glücklichere Liebe! noch glücklichere, glücklichere Liebe!   
Für immer warm und noch zu genießen,   
Für immer keuchend und für immer jung –  
Weit über aller atmenden menschlichen Leidenschaft,   
Die ein Herz zurücklässt, das tief traurig und übersättigt ist,   
Eine brennende Stirn und eine ausgedörrte Zunge. 

4. 
Wer sind die, die dort zum Opfer kommen?   
Zu welchem grünen Altar, o geheimnisvoller Priester, 
Führst du jene Färse, die zu den Himmeln brüllt,  
Und deren seidene Weichen ganz mit Girlanden geschmückt sind?   
Welch kleine Stadt am Fluß oder Seeufer   
Oder auf den Berg gebaut mit friedlicher Zitadelle,   
Ist von diesen Leuten leer gelassen an diesem frommen Morgen?   
Und, kleine Stadt, deine Straßen werden für immerdar   
Still sein; und keine Seele kann, um zu sagen,   
Warum du verlassen bist, jemals zurückkehren. 

5. 
O attische Gestalt! Liebliche Haltung! Mit Borte  
Von marmornen Männern und Jungfrauen überarbeitet,   
Mit Waldzweigen und dem niedergetretenen Kraut;  
Du, schweigende Form, reizest uns aus dem Denken  
So wie die Ewigkeit: Kalte Pastorale!   
Wenn das Alter diese Generation dahinrafft,  
Sollst du bleiben, inmitten anderen Leids   
Als des unseren, ein Freund dem Menschen, dem du sagst,  
«Schönheit ist Wahrheit, Wahrheit Schönheit, – das ist alles,  
was ihr wißt auf Erden, und alles, was ihr wissen müßt.»14

14	 vgl. Gedichte der englischen Romantik. Englisch/

Deutsch, herausgegeben und übersetzt von Rai-

mund Borgmeier, Stuttgart 1980, S. 354 – 357 

[Übersetzung ist leicht überarbeitet von F. W.] 



30Fritz Wefelmeyer   |   Goethe und Keats in Arkadien

auf ein Leben einzulassen, das eben auch Individualisierung und eigene Identi-
tät ermöglicht. Als Gott des Weines und der Erntezeit ist er damit auch eine 
Verkörperung oder ein Bild für alle Früchte, die unsere Unternehmungen im 
Leben uns einbringen können. 

Aber die Urne selbst schweigt, in ewiger Stille dreht sie sich in ihren Mar-
morbildern. Eine «kalte Pastorale» nennt sie Keats daher. Erst wenn wir ihr Le-
ben einblasen, sie zum Sprechen bringen, ihre «Melodien, die man nicht hört», 
doch hören und im Innern das fühlen, was wir in den Bildern sehen, kommt 
Wärme in die Pastorale. Ein erstaunlicher Vorgang: während wir die Urne mit 
Leben versehen, veranlasst sie uns, lebendig und zu fühlenden Wesen zu wer-
den und somit überhaupt die Voraussetzung zu schaffen, eine Geschichte zu 
verstehen, die uns die Urne selbst nicht erzählen kann. Unsere Wertschätzung 
der Urne integriert diese, emphatisch gesprochen, in alle Feier von Leben und 
Natur, allen Wechsel der Jahreszeiten, alle Geburt und Erneuerung. Im selben 
Atemzug werden wir selbst hineingezogen in die Freude und das Glück, leben-
dig zu sein – trotz und gerade wegen all unserer Leiden. Im geglückten Akt 
von Lesen und Verstehen lädt die Urne den Leser ein, sich der ausgelassenen 
Gesellschaft des göttlichen Dionysos anzuschließen, ohne den Leser auch nur 
für einen Moment vergessen zu lassen, dass Kunst selbst keine Versicherung 
des Lebens, keine Garantie, keine Ausflucht sein kann. Inmitten allen Lebens 
ist ihr Leben erstarrt.

So sei im Vergleich abschließend gesagt: Goethe eignet sich die Protago-
nisten aus Mythologie und Sage an und rückt sie geschichtlich näher an uns 
heran. Zum Zeitpunkt seines tragischen Endes atmet Faust bereits den Geist 
der Neuzeit, ist er fast schon ein Zeitgenosse. Für Goethe trägt dabei die fort-
dauernde Schönheit des Mythos das Potenzial seiner Rettung durch den Logos; 
der Mythos tritt in die Geschichte ein, die ihr den Untergang bereitet.

In Keats’ Ode steht der Mythos in seiner Aneignung im Kunstwerk einer an-
tiken Urne im Zentrum. Er zeigt, wie diese Präsentationsform des Mythos 
von Betrachter und Leser eine bestimmte Herangehensweise verlangt und zu 
Erfahrungen im Umgang mit der Urne führt. Mit diesen verbinden sich glei-
chermaßen Einsichten in den Mythos wie in das Wesen des Kunstwerks. Die 
Urne als «Historikerin» bewahrt den Mythos aber nur um den Preis seiner Er-
starrung, aus der die Lektüre ihn herausführt. Keats bettet dabei den Umgang 
mit dem Kunstwerk in die menschliche Lebenspraxis überhaupt ein unter dem 
Gesichtspunkt ihrer fortdauernden Humanisierung.

Fritz Wefelmeyer war Head of English an der Univer-

sität von Sunderland in England. Davor hat er an den 

Universitäten von Frankfurt am Main und Oxford 

unterrichtet, an denen er, ebenso wie an der Univer-

sität Heidelberg, auch studiert hat. Er hat zu ver-

schiedenen Bereichen der Literatur, etwa der Auto-

biographie, des Romans und der Dichtung, aber auch 

des Reiseberichts und der Literaturverfilmung, veröf-

fentlicht. Dabei hat er sich wiederholt mit Goethe, 

aber auch mit Herder und J. M. R. Lenz beschäftigt. 

Daneben stehen Veröffentlichungen u. a. zu Samuel 

Beckett, Edward Said und zur Kulturtheorie.

William Turner, Heaped Thundercloud over  

Sea and Sand (Getürmte Gewitterwolke über  

Meer und Strand), um 1835/40 

Aquarell und Deckfarbe auf Papier, 22,5 × 29,1 cm

Foto: akg-images



31 Fritz Wefelmeyer   |   Goethe und Keats in Arkadien



32

Shakespeare: Mann ohne Eigenschaften 

Ein beliebter Spieler; – niemand ahnte, dass er der Dichter des Menschen
geschlechts war; und das Geheimnis wurde vor Dichtern und Intellektuellen 
ebenso treu gehütet wie vor Höflingen und frivolen Menschen. 

Sein Geist ist der Horizont, über den wir gegenwärtig nicht hinausblicken. 
Ralph Waldo Emerson1

Zu Beginn des Jahres 2023 jährt sich zum 400. Mal die Veröffentlichung des 
ersten Folios der Theaterstücke von William Shakespeare im Jahr 1623. Der 
Jahrestag dieser Veröffentlichung ist für die deutsche Literaturwelt von ebenso 
großer geistiger Bedeutung wie für die englische Literaturwelt. Shakespeares 
Einfluss auf die deutsche Literatur begann schon sehr früh mit der Aufführung 
seiner Stücke in Mitteleuropa, aber sein Ruf gewann in der Sturm-und-Drang-
Ära und in der darauffolgenden romantischen Epoche enorm an Bedeutung. 
Schriftsteller und Dichter empfingen Shakespeare als den großen Befreier der 
Vorstellungskraft. In der Tat klangen die Worte, mit denen sie Shakespeare 
lobten, manchmal wie die Worte, mit denen sie eines der Wunder in den Evan-
gelien beschrieben. Goethes enthusiastische Äußerung aus dem Jahr 1771 ist 
dafür typisch. 

«Die erste Seite, die ich in ihm las, machte mich auf zeitlebens ihm eigen, 
und wie ich mit dem ersten Stücke fertig war, stand ich wie ein Blindgeborner, 
dem eine Wunderhand das Gesicht in einem Augenblicke schenkt. Ich erkann-
te, ich fühlte aufs lebhafteste meine Existenz um eine Unendlichkeit erweitert, 
alles war mir neu, unbekannt, und das ungewohnte Licht machte mir Augen-
schmerzen. Nach und nach lernte ich sehen, und, dank sei meinem erkenntli-
chen Genius, ich fühle noch immer lebhaft, was ich gewonnen habe.»2 

Auch Ralph Waldo Emerson, einer der großen Bewunderer Goethes, er-
kannte den enormen Einfluss, den Shakespeare auf die deutsche Literatur hat-
te. Emerson nannte Shakespeare den «Dichter des Menschengeschlechts».

«… mit der Einführung von Shakespeare ins Deutsche durch Lessing und der 
Übersetzung seiner Werke durch Wieland und Schlegel war der rasche Auf-
schwung der deutschen Literatur am engsten verbunden. Erst im neunzehnten 
Jahrhundert, dessen spekulatives Genie eine Art lebendiger Hamlet ist, konnte 
die Tragödie des Hamlet so staunende Leser finden. Jetzt sind Literatur, Philo-
sophie und Denken shakespeareisiert. Sein Geist ist der Horizont, über den wir 
gegenwärtig nicht hinausblicken.»3

Es überrascht nicht, dass Rudolf Steiner häufig über Shakespeare sprach. In 
der Tat zeigt die allerletzte Vorlesung des Kurses Sprachgestaltung und Dramati-
sche Kunst vom 23. September 1924, wie Rudolf Steiner den dritten Akt, Szene 1 
aus Hamlet, bespricht. Schon viel früher, im Jahr 1902, sprach Rudolf Steiner 
über Shakespeare und sagte unverblümt, dass nur der Mann Shakespeare, der 
Schauspieler aus Stratford, ein Mensch, der mit dem täglichen Geschäft eines 
Theaters gründlich vertraut war, die Stücke geschrieben haben konnte. 

Warum musste Rudolf Steiner das sagen? 
Ist es nicht eine Selbstverständlichkeit, dass Shakespeare «Shakespeare» war? 
Nun, nein. 

1	 Ralph Waldo Emerson: «Representative Men: 

Shakespeare; or, the Poet.» Ralph Waldo Emerson 

Collection. E-book ed., Independently Published. 

2021, abgerufen am 17. 1. 2023: https://emerson-

central.com/texts/representative-men/shakes-

peare-the-poet/

2	 Johann Wolfgang von Goethe: «Zum Shakespeare-

Tag», in: ders.: Goethes Werke. Kunst und Literatur, 

Bd. 12, hg. v. Erich Trunz und Hans Joachim 

Schrimpf, München 1981, S. 224 f.

3	 vgl. Anmerkung 1.

SHAKESPEARE UND NOVALIS  
EINE INSPIRIERENDE BEGEGNUNG 
BRUCE DONEHOWER



33 Bruce Donehower   |   Shakespeare und Novalis

Schon zu Rudolf Steiners Zeiten gab es Verschwörungstheorien, die das 
Gegenteil behaupteten: dass der Schauspieler aus Stratford, William Shakes-
peare, der am wenigsten qualifizierte Mensch sei, um «Dichter des Menschenge-
schlechts» zu sein. Diese «authorship controversies» begannen im achtzehnten 
Jahrhundert und gewannen im neunzehnten und zwanzigsten Jahrhundert bis 
in unsere Zeit hinein an Bedeutung. Die Theorien besagen, dass nur ein Aristo-
krat mit einer sehr guten Ausbildung, einem privilegierten Zugang zur Elite-
gesellschaft und tadellosen Verbindungen zur Oberschicht die unsterblichen 
Dramen verfasst haben kann. Verschiedene Ersatzmänner wurden kostümiert 
und in den Mittelpunkt gerückt. Zu Steiners Zeiten war es Francis Bacon, der 
die Hauptrolle spielte. In unserer Zeit ist es der Graf von Oxford. 

Aber Rudolf Steiner bestand darauf, dass William Shakespeare, der Schau-
spieler aus Stratford, die Stücke geschrieben hat. Und obwohl Rudolf Steiner 
meines Wissens nie einen detaillierten karmischen Hintergrund für Shakes-
peares frühere Inkarnationen geliefert hat, ist er sicherlich nie von seiner Be-
hauptung abgewichen, dass Shakespeare «Shakespeare» war. 

Rudolf Steiners Aussage beruht auf dem Wissen, dass Shakespeare die De-
tails seiner persönlichen Biografie nicht zu nutzen brauchte, um seine unsterb-
lichen Dichtungen zu schaffen. Warum? Weil Shakespeare sich nicht auf seine 
Biografie stützte, sondern auf seine Vorstellungskraft. 

Nun könnten wir uns zurücklehnen und fragen: Welchen Unterschied 
macht es, ob Shakespeare «Shakespeare» war oder jemand anderes? Wir haben 
die Stücke, und das ist das Wichtigste.

Aber vom geisteswissenschaftlichen Standpunkt aus macht es einen großen 
Unterschied, wie Rudolf Steiner erkannte. Die Kontroverse um die Urheber-
schaft sagt viel darüber aus, wie wir als zeitgenössische Individuen des 21. Jahr-
hunderts den geistigen Menschen und die Imagination sehen. 

«Imagination» ist ein Wort, das im Laufe der Jahrhunderte einen erheb-
lichen Bedeutungswandel erfahren hat. Rudolf Steiners Aussage, dass der 
Schauspieler aus Stratford der Shakespeare war, der die Stücke schrieb, beruht 
auf einer geistigen Auffassung der menschlichen Vorstellungskraft, die heute 
nicht mehr so populär ist. Heutzutage glauben viele Menschen, dass es selbst-
verständlich ist, dass ein Schriftsteller aus der gelebten Erfahrung herausarbei-
ten muss. «Schreib, was du kennst!» ist das erste Gebot, das ein Student in 
einer Schreibwerkstatt erhält, und damit ist gemeint: «Schreib, was du gelebt 
und erlebt hast!» Dahinter steht die Überzeugung, dass die Biografie das Roh-
material für die Literatur liefert. Betrachtet man in diesem Sinne die wenig 
aufschlussreiche und spärliche Biografie von William Shakespeare, so kann 
man leicht eine Diskrepanz zwischen den bekannten Fakten aus Shakespeares 
Leben und dem enormen Reichtum der Stücke feststellen. So erscheint vielen 
das Argument logisch, dass kein Schauspieler vom Lande die Werke Shakes-
peares geschrieben haben kann. Eine solche Person hätte nicht die erforder-
lichen privilegierten Lebenserfahrungen! Der wahre «Shakespeare» muss eine 
Person mit gehobener Abstammung gewesen sein, kein Scharlatan, der «wenig 
Latein und noch weniger Griechisch» konnte. 

Doch Rudolf Steiner hielt es aus seiner geisteswissenschaftlichen Sicht für 
falsch, Shakespeares Biografie aus den Stücken und Gedichten zusammen-
setzen zu wollen. Rudolf Steiner betonte nicht nur, dass einzig ein Mann des 
Theaters die nötige Lebenserfahrung hatte, um die Dramen zu schreiben, er 
betonte auch nachdrücklich, dass Shakespeares größtes Talent in der Fähigkeit 
lag, seine eigene Persönlichkeit beim Schreiben zurückzustellen. Shakespeare 
wurde regelrecht zu dem, was er sich vorstellte. 



34Bruce Donehower   |   Shakespeare und Novalis

«Aus einer Anzahl seiner letzten Werke wollen dann einige seiner Biogra-
phen und Schilderer auf trübe Erfahrungen und Erlebnisse schließen, die der 
Dichter in jener Zeit gehabt und die ihn zu einer bitteren Lebensauffassung 
geführt hätten. Doch ist eine solche Folgerung bei Shakespeare gerade sehr 
schwer zu begründen, da er wie kein anderer Dichter hinter seinen Figuren 
zurücktritt. Nicht was er über eine Sache denkt, bringt er durch den Mund 
seiner Gestalten zum Ausdruck, sondern er läßt jede einzelne ihrem Charakter 
gemäß denken und handeln. 

Müßig erscheint daher auch die Frage, welchen Standpunkt Shakespeare selbst 
den verschiedenen Figuren gegenüber einnahm. Nicht Shakespeare [...], Hamlet 
grübelt über Sein oder Nichtsein; er erschrickt vor dem Geiste des Vaters, wie 
Macbeth vor den Hexen auf der Heide. Ob Shakespeare an Hexen, an Geister ge-
glaubt, ob er ein Gläubiger, ein Freigeist gewesen, es kommt hierbei gar nicht in 
Betracht. Er stellte sich die Frage: Wie muß ein Geist, eine Hexe auf der Bühne 
sich darstellen, um die Wirkung auf den Zuhörer auszuüben, die er beabsichtigte. 
Und daß die Wirkung der Shakespeareschen Gestalten bis heute die gleich große 
geblieben ist, beweist eben, wie er sich diese Frage beantwortete.»4 

Eine inspirierende Begegnung
So wie Shakespeare den Geist und die Vorstellungskraft Goethes in einem ent-
scheidenden Moment seines Lebens erweckte, so inspirierte Shakespeare auch 
Novalis. 

Und Rudolf Steiner sprach nur wenige Tage vor seiner letzten Ansprache, 
die er Novalis widmete, von Shakespeare. Man könnte sagen, dass Shakespeare 
und Novalis sich in Rudolf Steiner gewissermaßen in den Tagen vor seiner 
Krankheit und seinem Ausscheiden aus dem Leben begegneten. 

Gab es eine geheimnisvolle und bedeutende literarische Freundschaft zwi-
schen dem Mann aus Stratford und dem kleinen Verwaltungsjuristen Fritz von 
Hardenberg? 

Ja, in der Tat.
Das entscheidende existenzielle Ereignis im Leben von Friedrich von Har-

denberg, dem Dichter Novalis, war bekanntlich der Tod seiner Verlobten So-
phie von Kühn im März 1797. Wir sind in der glücklichen Lage, über ein Ta-
gebuch zu verfügen, das Hardenberg vom 18. April 1797 bis zum 6. Juli 1797 
geführt hat und das einen täglichen Bericht über Hardenbergs Innenleben 
in den Wochen nach Sophies Tod enthält. In diesen Wochen begann in Har-
denberg eine dramatische Wandlung seiner Identität. Ausgehend von einem 
Tiefpunkt der Trauer und Verzweiflung bewegte er sich allmählich von Selbst-
mordgedanken über die Akzeptanz des Schicksals bis hin zu einem dämmern-
den Bewusstsein seiner höheren Bestimmung und seiner Identität als Dichter. 
Während der literarische Einfluss Goethes auf Hardenberg in dieser Zeit der 
Krise viel beachtet wurde, beeinflusste auch Shakespeare diesen Wandel auf 
subtile, aber präzise Weise. 

Es ist eine gut dokumentierte Ironie, dass Hardenberg am 13. Mai 1797, 
etwa in der Mitte seines Trauertagebuchs, von seinem Freund Friedrich Schle-
gel eine neue Übersetzung von Romeo und Juliet erhielt.5 Am selben Tag, dem 
13. Mai, besuchte er das Grab von Sophie und erlebte sein berühmtes Graber-
lebnis – ein Ereignis, das Rudolf Steiner mit dem Erlebnis des Paulus vor den 
Toren von Damaskus verglich.

Ausgehend von dieser Einschätzung könnte man erwarten, dass der Tage-
bucheintrag für den 13. Mai besonders bemerkenswert und dramatisch ist. Tat-
sächlich aber ist der Eintrag für diesen Tag eher untertrieben.

William Turner, Wimereux, aus: Ambleteuse and 

Wimereux Sketchbook, 1845 

Bleistift und Aquarell auf Papier, 23,8 × 33,6 cm

Foto: akg-images

4	 Rudolf Steiner: Über Philosophie, Geschichte und 

Literatur, GA 51, Dornach 1983, S. 71.

5	 Hardenberg erhielt den ersten Band von August 

Wilhelm Schlegels Übersetzung der Dramen 

Shakespeares. Zuvor kannte Hardenberg Shake-

speare jedoch nur durch die populären Überset-

zungen Wielands. Im November 1797 drückte 

Hardenberg seine Wertschätzung für Shakes-

peare und Schlegels Übersetzungen mit diesen 

Worten aus: «Am Ende ist alle Pöesie Überset-

zung. Ich bin überzeugt, dass der deutsche 

Shakespeare besser als der Englische ist. Auf 

den Hamlet freue ich mich wie ein Kind.« in: No-

valis. Schriften. Hg. Paul Kluckhohn und Richard 

Samuel. 5 Bände, Stuttgart, W. Kohlhammer Ver-

lag, 1960, hier Band IV, S. 237. 



35 Bruce Donehower   |   Shakespeare und Novalis



36Bruce Donehower   |   Shakespeare und Novalis

«Früh um 5 Uhr stand ich auf. Es war sehr schön Wetter. Der Morgen vergieng; 
ohne, dass ich viel that. Der Hauptmann Rockenthien und seine Schwägerin und 
Kinder kamen. Ich kriegte einen Brief von Schlegel mit dem 1sten Theil der neuen 
Shakespeareschen Übersetzung. Nach Tisch ging ich spatzieren – dann Kaffee – 
das Wetter trübte sich – erst Gewitter dann wolkig und stürmisch – sehr lüstern – 
ich fing an in Shakesp[eare] zu lesen – ich las mich recht hinein. Abends ging ich 
zu Sophien. Dort war ich unbeschreiblich freudig – aufblitzende Enthusiasmus 
Momente – Das Grab blies ich wie Staub, vor mir hin – Jahrhunderte waren wie 
Momente – ihre Nähe war fühlbar – ich glaube sie solle immer vortreten – Wie ich 
nach Hause kam – hatte ich einige Rührungen im Gespräch mit Machère. Sonst 
war ich den ganzen Tag sehr vergnügt. Niebekker war nachmittags da. Abends 
hatte ich noch einige gute Ideen. Shakespeare gab mir viel zu dencken.»6

In einem Artikel mit dem Titel Novalis und Shakespeare untersuchte Helmut 
Rehder die eindeutigen Affinitäten zwischen Hardenbergs Erfahrung an So-
phies Grab mit ihrer auffälligen Ähnlichkeit zur dritten Hymne an die Nacht 
und die bemerkenswerten poetischen Affinitäten, die diese Erfahrung und die 
Hymne zu der berühmten Grabszene in Romeo und Juliet aufweisen. Er stellt 
fest, dass Romeo, ähnlich wie Hardenberg, sich «eines Absoluten bewusst wird, 
der Realität einer Existenz, die exklusiv und unersetzlich ist».7 

Doch obwohl es sicherlich stimmt, dass die Bilder und die Sprache von 
Shakespeares Stück Ähnlichkeit mit der Sprache und den Bildern der dritten 
Hymne an die Nacht haben, finden wir in Hardenbergs Tagebuch nur sehr wenig 
von dieser Sprache. Wenn Shakespeare über die entscheidende Szene in Romeo 
und Juliet die Erfahrung Hardenbergs am 13. Mai beeinflusst hätte, könnten 
wir mehr Beweise in dem Tagebuch erwarten. Stattdessen fällt der allgemeine 
Mangel an Dramatik und Emotionen in dem Tagebuch auf. 

Es stimmt, wie Rehder argumentiert, dass der Einfluss von Romeo zweifellos 
viele Monate lang schlummerte, bis er dazu beitrug, die Poesie der Hymnen zu 
inspirieren. Aber gibt es einen unmittelbareren und entscheidenderen Sinn, in 
dem Shakespeare Hardenberg – dem baldigen magisch-idealistischen Dichter 
Novalis – im Frühjahr 1797 «viel zu dencken» gegeben haben könnte? 

Neben Romeo and Juliet hat ein anderes Stück und eine andere Figur von 
Shakespeare in dieser Zeit entscheidenden Kontakt mit Hardenberg aufgenom-
men. Diese Figur ist Hamlet. Hardenberg erwähnt Hamlet nur ein einziges Mal 
explizit in den Seiten seines Tagebuchs. Er tut dies kurz gegen Ende, in einem 
Eintrag vom 29. Juni. In dieser Passage schreibt Hardenberg einfach, «Abends 
mit Hamlett zu Bette» (II, 48). Das ist nicht viel, aber in den früheren Einträgen 
des Tagebuchs finden sich sogar noch mehr entscheidende, wenn auch implizi-
te, Hinweise auf Hamlet. 

Zwischen dem Beginn des Tagebuchs am 18. April und dem entscheidenden 
Erlebnis am 13. Mai gibt Hardenberg immer wieder an, dass er mit der Lektüre 
und Wiederholung von Goethes Roman Wilhelm Meisters Lehrjahre beschäftigt 
sei. In den Einträgen vor dem 13. Mai erwähnt er Goethes Roman insgesamt 
neunzehn Mal. Es ist bezeichnend, dass ein wichtiger Teil der Handlung und 
des Themas dieses einflussreichen Romans Wilhelm Meisters Betrachtung von 
Hamlet betrifft. Das Beispiel von Hamlet, dem Stück, und Hamlet, der Figur, hat 
einen prägenden Einfluss auf Wilhelm Meisters Bildung. Shakespeare, den 
Wilhelm Meister «mit großer Freude auch als seinen Paten anerkannte», ist ein 
Leitstern für Goethes jungen Helden, und ein großer Teil von Goethes litera-
turkritischer Würdigung Hamlets ist in diesem Roman enthalten. 

In einer bekannten Charakterisierung des Prinzen Hamlet im vierten Buch 
(13. Kapitel) von Wilhelm Meister, die Rudolf Steiner in seinem letzten Vortrag 

6	 Ebd., S. 35.

7	 Helmut Rehder: «Novalis and Shakespeare», in: 

PMLA, Bd. 63, Nr. 2 (1948), Cambridge University 

Press 2020, 604 – 624, hier S. 618.



37 Bruce Donehower   |   Shakespeare und Novalis

über Sprachgestaltung und Dramatische Kunst am 23. September 1924 wieder 
aufgriff, charakterisiert Wilhelm Meister gegenüber den Schauspielern Ham-
let als schwankend. Hamlet, sagt er, sei ein Mensch zwischen den Welten. Er 
kann sich weder entscheiden noch sich der moralischen Autorität des Anlasses 
stellen. Wilhem zitiert Hamlets kritischste Zeilen: «The time is out of joint: O 
cursed spite, / That ever I was born to set it right!» Im Wilhelm Meister heißt 
es: «Die Zeit ist aus dem Gelenke; wehe mir, daß ich geboren ward, sie wieder 
einzurichten.»8 Hamlet spricht diese Zeilen nach dem Erscheinen des Geistes 
seines Vaters, einer Botschaft aus der Geisterwelt, die Hamlets Schicksal ent-
scheidend prägt. Wilhelm Meister fährt dann kommentierend fort: «In diesen 
Worten, dünkt mich, liegt der Schlüssel zu Hamlets ganzem Betragen, und mir 
ist deutlich, daß Shakespeare habe schildern wollen: eine große Tat auf eine 
Seele gelegt, die der Tat nicht gewachsen ist. Und in diesem Sinne find ich das 
Stück durchgängig gearbeitet. Hier wird ein Eichbaum in ein köstliches Gefäß 
gepflanzt, das nur liebliche Blumen in seinen Schoß hätte aufnehmen sollen; 
die Wurzeln dehnen aus, das Gefäß wird zernichtet.

Ein schönes, reines, edles, höchst moralisches Wesen ohne die sinnliche 
Stärke, die den Helden macht, geht unter einer Last zugrunde, die es weder tra-
gen noch abwerfen kann; jede Pflicht ist ihm heilig, diese zu schwer. Das Un-
mögliche wird von ihm gefordert, nicht das Unmögliche an sich, sondern das, 
was ihm unmöglich ist. Wie er sich windet, dreht, ängstigt, vor- und zurück-
tritt, immer erinnert wird, sich immer erinnert und zuletzt fast seinen Zweck 
aus dem Sinne verliert, ohne doch jemals wieder froh zu werden.»

Aus Wilhelm Meisters Sicht besteht die Herausforderung für Hamlet also 
darin, die Last zu schultern, die ihm durch seine Erfahrung des Übersinnlichen 
auferlegt wird – wie sie der Geist seines Vaters verkörpert. Und für ihn scheint 
Hamlet zu scheitern.

Doch Wilhelm Meister liest Shakespeares Stück falsch und übersieht, was 
andere Leser auch oft falsch lesen: den seltsamen fünften Akt und die Verän-
derung, die Hamlet während seiner Seereise nach England durchmacht. Denn 
wie Harold Bloom, James Shapiro und viele andere Gelehrte festgestellt ha-
ben, haben wir es im fünften Akt keineswegs mit demselben Hamlet zu tun. 
Im Gegenteil, Hamlets Charakter ist durch diesen letzten Akt, der auf einem 
Friedhof mit zwei Clowns beginnt, die ein Grab für Hamlets Freundin aushe-
ben, unermesslich komplexer und geheimnisvoller geworden. 

Der Hamlet im fünften Akt ist nicht derselbe Hamlet, den wir in den ersten 
vier Akten gesehen haben. Irgendetwas ist mit Hamlet während der Reise nach 
und von England passiert. Aber es ist etwas, das wir nicht gesehen haben. Wir er-
fahren von dieser Veränderung nur in den Zeilen, die wohl den Höhepunkt des 
gesamten Dramas darstellen. Sie stehen in Akt V, Szene 2, kurz bevor Hamlet das 
Duell mit Laertes beginnt. Er spricht zu Horatio: «Not a whit, we defy augury: 
there’s a special providence in the fall of a sparrow. If it be now, ‘tis not to come; 
if it be not to come, it will be now; if it be not now, yet it will come: the readiness 
is all: since no man has aught of what he leaves, what is’t to leave betimes? Let be.»

Hier zeigt Hamlet, dass er «Hamlet» überwunden hat. Das schwankende 
«Ich», welches der zweifelnde Hamlet war, das von streitenden Dämonen der 
Persönlichkeit bedrängt wurde, hat diese Konflikte überwunden. Hamlet hat 
Gelassenheit und Besonnenheit erreicht; er kann die unlösbaren Konflikte 
und Widersprüche der biografischen Persönlichkeit von einem höheren Stand-
punkt geistiger Reife und Gelassenheit aus betrachten. 

Man könnte diese Errungenschaft die Geburt der Bewusstseinsseele nen-
nen. In dem Theaterstück Hamlet sehen wir den gesamten Prozess dieser Ge-

8	 Johann Wolfgang von Goethe: Wilhelm Meisters 

Lehrjahre, in: Romane und Novellen II, Band 7, 

Hamburger Ausgabe, Verlag C. H. Beck, München 

2002, S. 245 ff.



38Bruce Donehower   |   Shakespeare und Novalis

burt. So liest Owen Barfield das Drama Hamlet, und in seinem Essay The Form 
of Hamlet beschreibt er die Errungenschaft von Hamlet mit Bezug auf Rudolf 
Steiner.

«Jetzt löst sich zum ersten Mal ein völlig selbstbewusstes Ich vom Rest der 
geistigen Welt, die in seinem Unbewussten herrscht. Endlich voll verantwort-
lich für sein eigenes Handeln, wird er der unbewussten Führung der Geister 
beraubt, an die er sich bisher angelehnt hat. Dies wird von Steiner (in diesem 
Fall mit besonderem Bezug auf Hamlet) in der ersten Vorlesung des Kurses 
über das Markusevangelium auf erhellende Weise beschrieben. […] Die Seele 
muss sich selbst entscheiden und aus eigenem Antrieb heraus positiv handeln.»9

Friedrich von Hardenberg stellt zu Beginn seines Tagebuchs zwei wider-
sprüchliche Entscheidungen vor: Selbstmord oder Selbstbeherrschung. Vom 18. 
April bis zum Ende des Tagebuchs Anfang Juli schwankt er vor Unentschlos-
senheit. Er schluckt weder Gift noch ertrinkt. Er beobachtet sich weiterhin 
aufmerksam, liest und schreibt weiter. Und während dieser Zeit des Beobach-
tens und Schwankens ist die Figur des Hamlet durch Goethes Roman Wilhelm 
Meister ständig vor seinen Augen. Wie aus Hardenbergs Tagebuch hervorgeht, 
hat Hardenberg Goethes Roman oft gelesen und studiert. «Er kannte ihn fast 
auswendig», wie Joachim Mähl bemerkt.10 

Dann, an einem der wohl wichtigsten Tage in Hardenbergs Leben, tritt Goe-
thes literarische Darstellung des Prinzen Hamlet in den Hintergrund, und an 
ihre Stelle tritt der Barde William Shakespeare. Dies geschieht am 13. Mai, als 
Hardenberg A. W. Schlegels neue Übersetzungen von Shakespeare und einen 
Brief von Friedrich Schlegel erhält, in dem dieser ihn ermahnt, Shakespeares 
Genie neu zu bewerten. 

Hardenberg verlagert seine Aufmerksamkeit von einem sekundären Text – 
Goethes Interpretationen von Shakespeare, die wir in Wilhelm Meister durch 
seine vom Erzähler zudem leicht ironisierte Figur Wilhelm Meister finden – 
auf einen primären Text, auf das Stück selbst. Er verlagert auch seine Aufmerk-
samkeit auf William Shakespeare. Von diesem Moment an bis zum Schluss des 
Tagebuchs finden wir nur noch zwei weitere Hinweise auf Goethes Wilhelm 
Meister. Goethe tritt zurück, und Shakespeare und Hamlet treten hervor. Dies 
ist jedoch nicht der schwankende Hamlet der ersten vier Akte von Shakes-
peares Stück, den Goethe im Wilhelm Meister beschreibt und der mit Wilhelm 
Meister selbst eng verwoben ist, da dieser selbst schwankend ist und sein Ziel 
und die Freiheit noch nicht gefunden hat, sondern der freigewordene Hamlet 
von Shakespeares vollständigem Drama. Um den Unterschied zu wiederholen: 
Der Hamlet des fünften Aktes hat einen Weg in die Freiheit gefunden; er ist in 
der Lage, die Konflikte und Widersprüche der Biografie geistig zu überwinden. 
Auch Hardenberg gelingt dieser Durchbruch.

Die letzten Seiten des Tagebuchs, auf denen die Ereignisse zwischen dem 16. 
und 29. Juni beschrieben werden, sind ein Beweis dafür. In den Tagen davor 
zeigte Hardenberg noch den Einfluss seiner Lektüre von Romeo und Juliet, wie 
am 13. Juni, als er schreibt: «Sie ist gestorben – so starb ich auch – die Welt ist 
öde» (IV, 46). Die Ereignisse scheinen auf ein tragisches oder vielleicht rührse-
liges Ende zuzusteuern. Doch dann plötzlich, unerwartet, führt das Tagebuch 
einen Szenenwechsel ein. Die Tage vom 16. bis 29. Juni vergehen in einer Flut 
von Besuchen, Reisen und Gesprächen. Diese Tage werden in einem einzigen 
langen Eintrag am 29. Juni festgehalten. Anders als in den vorangegangenen 
Einträgen gibt es keine herausragenden Hinweise auf Selbstmord oder Ver-
zweiflung.11 Hardenberg berichtet, dass er Zeit damit verbrachte, sich mit sei-
nen Eltern über seine berufliche Laufbahn und seinen Lebensweg zu beraten, 

9	 Owen Barfield: Romanticism Comes of Age. Midd-

leton, Connecticut, Wesleyan UP, 1966, S. 109.

10	 Vgl. hierzu Joachim Mähl: «Novalis‘ Wilhelm 

Meister Studien des Jahres 1797». Neophilologus 

47 (1963), S. 286 – 305.

11	 Novalis erwähnt tatsächlich ein letztes Mal den 

Selbstmord und räumt ein, dass sein «Ent-

schluss [zu sterben] unerschütterlich bleibt», 

aber der Tonfall hat sich auf subtile Weise geän-

dert. Ein Gefühl der stoischen Entschlossenheit, 

eine Akzeptanz des Schicksals und der Vorse-

hung hat an diesem Punkt Einzug in das Tage-

buch gehalten. Man könnte meinen, dass Nova-

lis sich seiner «Entscheidung» in dem Sinne 

hingegeben hat, wie Hamlet sich den sich ent-

faltenden Ereignissen in Shakespeares fünftem 

Akt hingegeben hat. Sie haben sich beide ent-

schieden: «Let be».



39 Bruce Donehower   |   Shakespeare und Novalis

und dass er sich durch einen Brief von Friedrich Schlegel inspiriert fühlte, der 
seine philosophischen Kräfte wieder in Bewegung setzte. 

Und nun kommen wir zum Höhepunkt dieses ganzen Prozesses. 
«Gestern [28. Juni] früh schrieb ich philosophische Gedanken von Wert 

auf – las in Schellings Briefen über Dogm[atismus] und Kritic[ismus], fuhr mit 
meinem Vater nach Kösen – schrieb nachmittags an Karl – gieng zu Severin 
und Abends mit Hamlet zu Bette. Heute früh las ich in Schellings Ich12 – in 
Schlegels Griechen – und macht die Rechnung für den Vater. Nach Tisch las 
ich wieder in den Griechen – ging spatzieren und fantasirte mir, was ich wohl 
beginnen würde, wenn ich Churfürst von Sachsen wäre. Zu Hause machte ich 
mich an den Messkatalog – versuchte eine Übersicht desselben. Müde von die-
ser Beschäftigung gieng ich abermals aus – das Wetter war herrlich – und ich 
machte literarische Pläne. Besonders gefiel mir die Idee eines Journals, unter 
dem Titel: Beiträge zu einer wissenschaftlichen Geschichte der Menschheit. 
[…] Mein Kopf war diesen Abend sehr hell. Ich fühle mich überhaupt um man-
chen Schritt vorgerückt. Auch mein Gedächtnis, meine Beobachtungsgabe 
und mein Ausdruck gewinnt. Meine Besonnenheit muss aber noch sehr steigen. 
Es gibt noch unendliche Lacunen. Mein Entschluss steht ganz unwandelbar. 
Seit der Reise nach d[em]Rosstrapp bin ich wieder ziemlich mit mir zufrieden – 
Es muss aber immer besser werden – Besonnenheit und Ruhe ist die Hauptsa-
che.» (IV, 48)

Auch wenn es «Rückfälle» gibt, so entfernt Novalis sich doch von der Rolle 
des selbstmordgefährdeten jugendlichen Romeo oder der Rolle des schwan-
kenden Hamlet. In Shakespeares Stück unterstreichen die ersten vier Akte des 
Stücks (mit ihren Szenen des Lauschens, Spionierens, Verbergens und Spielens 
im Spiel) die dramatische Spannung um die schwierige Geburt der Bewusst-
seinsseele. Prinz Hamlet wird geadelt, wenn er diese schwierige Geburt hin-
ter sich gebracht hat. Ironischerweise könnte man argumentieren, dass diese 
Geburt an Ophelias Grab stattfindet. Owen Barfield hat zum Beispiel in dem 
bereits erwähnten Essay The Form of Hamlet darauf hingewiesen, «wie eng die 
Bewusstseinsseele mit der Erfahrung und insbesondere der imaginativen Er-
fahrung des Todes verbunden ist».13 Sowohl für Hamlet als auch für Harden-
berg gilt: Wenn jeder diese Schwelle des Nichts überschreitet, dann wird aus 
diesem Nichts heraus die Schöpfung möglich. In Shakespeares Drama kann 
Prinz Hamlet mit geistig reifer Vorstellungskraft und Intuition leben. Er zau-
dert nicht mehr. Er handelt.

Eine solche moralische Intuition kann jedoch nicht aus der Befolgung äu-
ßerer Regeln oder aus einer begründeten Antwort auf äußere Ehr- und Ver-
haltenskodizes entstehen. Sie kann nicht einmal als Reaktion auf eine Offen-
barung aus der übersinnlichen Welt entstehen – zum Beispiel durch den Geist 
des Vaters. Sie muss vielmehr aus der geistigen Vorstellung erwachsen, sich 
selbst zu beherrschen um so zu einem freien und ethischen Individuum zu 
werden. Hamlet erreicht diese Vorstellung am Ende von Shakespeares Drama. 
Und auf den letzten Seiten des Tagebuchs von 1797 finden wir Hinweise, dass 
Hardenberg dieses große Werk der Seelenalchemie im Hintergrund hatte.

In einem Brief an Friedrich Schlegel schrieb Hardenberg zu dieser Zeit (25. 
Mai 1797): «Merckwurdig ist es, dass Du mir jetzt Romeo schicktest – Ich habe 
ihn oft gelesen. Es ist ein tiefer Sinn in dem, was Du sagst, dass hier mehr, als 
Pöesie, sey. Jetzt fang ich an zu ahnden, was S[hakepeare] so einzig macht. Er 
dürfte leicht divinatorische Anlagen entwickeln.» (IV, 227)

Auch wenn man nicht allzu sehr auf einem direkten, exoterischen Ein-
fluss bestehen kann, kann man vom poetischen, spirituellen und literarischen 

12	 Rudolf Steiner und Novalis haben beide eine 

wichtige Beziehung zu Schelling und insbeson-

dere zu den Texten, die Schelling in den 1790er 

Jahren schrieb und die Novalis in diesem Tage-

bucheintrag erwähnt. Ich habe diese zweite «in-

spirierende Begegnung» in einem Videovortrag 

untersucht, den Sie hier ansehen können: 

https://vimeo.com/745643844.

13	 Owen Barfield: Romanticism Comes of Age. Midd-

leton, Connecticut, Wesleyan UP, 1966, S. 120.



40Bruce Donehower   |   Shakespeare und Novalis

Standpunkt aus formulieren, dass etwas ganz Bedeutendes geschehen ist. 
Shakespeare, der Rosenkreuzer, der Magus der Imagination, hat den zukünf-
tigen Dichter des magischen Idealismus in einem äußerst wichtigen Krisen-
moment in Hardenbergs Biografie inspiriert. 

Shakespeare stellt Hardenberg drei Figuren vor: Romeo, Hamlet und Shake-
speare selbst. In Romeo erblickte Hardenberg die Poesie der Nacht, der Liebe 
und des Todes. In Hamlet erblickte Hardenberg die Poesie der erwachenden 
Bewusstseinsseele. Aber in Shakespeare selbst, dem Schauspieler aus Stratford, 
erblickte Hardenberg eine Andeutung einer Lebenspraxis, die mehr als «Poe-
sie» war. 

Novalis nannte diese Praxis magischen Idealismus. Wie im Drama Hamlet 
hatte Hardenberg den Weg durch die Zweifel, Konflikte und Widersprüche 
der Persönlichkeit zu einem geistigen Verständnis der Identität gefunden. 
Nachdem Hardenberg diese Entdeckung in der Imagination gemacht hatte, 
nannte er sich Novalis: «einen glänzenden Vorboten» der Weisheitstradition 
des Menschen, einer Tradition, die unter verschiedenen Namen bekannt ist, 
einschließlich der Geisteswissenschaft.

Weitere Literatur:

	– Rudolf Steiner: Shakespeare: Becoming Human: 

3 lectures, Dornach and Stratford-on-Avon, 

1920 – 1922; Rudolf Steiner’s report on the Strat-

ford Shakespeare Festival of 1922. New York, 

Steinerbooks, 2016.

	– Marie Steiner von Sivers: Sprachgestaltung und 

Dramatische Kunst. Dornach: Rudolf Steiner Ver-

lag, 1981.

Bruce Donehower, Ph. D. (UC Davis), ist der Reprä-

sentant des Collegiums der Sektion für Schöne Wis-

senschaften (Literary Arts and Humanities) der 

School for Spiritual Science in North America. Dr. 

Donehower ist ein Dichter, Autor, Musiker und Ge-

lehrter der britischen und deutschen Romantik mit 

einem besonderen Interesse an Novalis und der 

deutschen Frühromantik. Weitere Informationen 

finden Sie auf der Website TheLiteraryArts.com.

William Turner, Stormy Sea with Dolphins 

(Stürmische See mit Delphinen), um 1835/40

Öl auf Leinwand, 90,2 × 121,2 cm

Foto: akg-images



41 Bruce Donehower   |   Shakespeare und Novalis



42DENKEN IST ANWESENHEIT IM GEISTE  
MEHDI HAIRI YAZDI 
CHRISTINE GRUWEZ

Was ist Denken? Was ist sein Zweck? Was bedeutet Denken in der Gesamt-
heit der menschlichen Natur und im gesamten Plan der Schöpfung? Diesen 
Fragen geht, unabhängig davon, was seit Descartes in der westlichen Welt vor 
allem im diskursiven Denken sich entwickelte, tiefgreifend und eigenstän-
dig Mehdi Hairi Yazdi (1923 – 1999) nach. Mehdi Yazdi wurde in Iran geboren 
und ist aufgewachsen in einer Familie von hochgebildeten Akademikern und 
Geistlichen, die Lehrer in der  schiitischen Philosophie und Theologie waren. 
Er hat eine klassische Ausbildung in Philosophie, Theologie und Irfan an der 
Universität in Ghom genossen – das wichtigste Zentrum für dieses Studien-
gebiet. Später studierte er an der Universität in Teheran, wo er 1952 seinen 
Doktortitel in Theologie erlangte. Er war ebenso interessiert an westlicher 
Epistemologie sowie den Methoden der Wissenschaft als solche. Viele Jahre 
vertiefte er sich in die Arbeiten von Avicenna (980 – 1037), einem universellen 
Genie, das mit der neo-platonischen Schule vertraut, aber selber Peripatetiker 
war und der eine Summa im Geiste der Metaphysik von Aristoteles geschrie-
ben hat. Er studierte Texte des Mathematikers und Astronomen Nasir al-Din 
Tusi (1201 – 1274) und Mullah Sadras (1571/2 – 1635/40), dem Inaugurator der 
persisch-philosophischen Renaissance. Aber der wichtigste Lehrer Yazdis, 
dem man in jeder seiner Schriften immer wieder begegnet, war Shihab al-Din 
Yahya Sohrawardi (1154 – 1191).

Aus den Lehrschriften Zarathustras und den Werken der neo-platonischen 
Schule, die aber auch die Gedankenwelt der Peripatetiker und von Avicen-
na mit einschließt, hat Sohrawardi einen ganz neuen Anfang des iranischens 
Denkens initiiert, der von ihm als Sonnenaufgang bezeichnet wurde. Das war 
keine Metapher, sondern eine reale Erfahrung: Es ist das Denklicht, das in 
der Seele aufgeht und sie nicht nur erleuchtet, sondern sie mit dem schöpfe-
rischen Vermögen des Erkennens beschenkt. Es ist die Präsenz des Geistes in 
der Seele: Denken im Lichte des Geistes. 

Während seines Aufenthaltes in Kanada (Toronto) und in den USA (Michi-
gan) studierte er mit der gleichen Leidenschaft die Werke von Kant, Hegel, 
James, Russell, Wittgenstein und von persischen Philosophen in Iran. 

Mit dieser tief verwurzelten Verbindung zur uralten Denktradition Irans 
versenkte er sich in die Problematiken, die zu dieser Zeit in der westlichen 
Epistemologie diskutiert wurden, in der Hoffnung, dass dieses ihm ermög-
lichen würde, einen Beitrag zur islamischen Philosophie im Gesamten zu 
leisten. 

1979 kehrte er nach Iran zurück, wo er bis zu seinem Tod vor allem an 
der Universität Teheran lehrte. In einer Arbeit, The Principles of Epistemolo-
gy in islamic Philosophy, Knowledge by Presence, (1992), entwickelte Yazdi das 
Thema «Erkenntnis durch Präsenz» (ilm al-hudur). Dieser Begriff stammt al-
lerdings nicht von Yazdi, sondern von Sohrawardi, der ihn zum ersten Mal 
verwendet hat. 

Mehdi Yazdi war nicht der einzige iranische Philosoph des zwanzigsten 
Jahrhunderts, der seine Studien im Westen fortführte bzw. der offen war für 
das, was sich in der Philosophie der westlichen Welt entwickelte. Aber er war 
einzigartig, indem er das westliche Denken zu seinem machte, um es gegen-
über dem philosophischen Diskurs zu pfüfen, der sich in der Islamischen Welt 
entwickelt hatte. Und, umgekehrt, um das Denken des Geistes, mit dem er so 



43 Christine Gruwez   |   Denken ist Anwesenheit im Geiste

vertraut und welches so sehr Teil von ihm war, sichtbar zu machen für das 
Licht des diskursiven Denkens, das in den letzten Jahrzehnten so vorherr-
schend im Westen wurde. Yazdis großes Thema war «Erkenntnis in und durch 
Anwesenheit», was einen recht spezifischen Bewusstseinszustand voraus-
setzt – nämlich das Aufgehen des Denklichts in der Seele. 

Zwei Wege zur Erkenntnis
Yazdi unterscheidet zwei Formen der Erkenntnis: Erkenntnis durch Korres-
pondenz und Erkenntnis durch Präsenz. Um den Unterschied zu begründen, 
hat Yazdi die Denkprozesse für diese beiden Formen phänomenologisch be-
schrieben. Ihn interessierte an dieser Frage, ob eine Denkform existiert, in der 
die klassische Dichotomie von Subjekt und Objekt nicht mehr maßgeblich ist. 
Yazdis erster Schritt in diese Richtung war zu beschreiben, was passiert, wenn 
jemand sagt: «Ich denke.» Das «Ich», das sagt «Ich denke» und das «Ich», das 
denkt, sind keine zwei verschiedenen Wesenheiten; sie sind ein und dasselbe. 
Ich weiß aus unmittelbarer innerer Erfahrung, dass es so ist. Man muss in 
diesem Fall keinen Stellvertreter einfügen, so als ob ich mir zunächst einen 
Stellvertreter für mein eigenes «Ich» machen müsste, um zur Aussage zu kom-
men, dass ich denke. Es ist wichtig, zu erkennen, dass wir es hier mit einer gut 
definierten Situation zu tun haben, nämlich der des Denkens!

Dieses unmittelbare innere Wissen (Intuition) in der Transparenz der Er-
kenntnishandlung selbst, ist das, was Yazdi widerspruchsfrei mit Suhrawardi 
«Erkenntnis durch Anwesenheit» nannte. Der Denkprozess muss daher be-
schrieben werden. Aufgrund seiner über viele Jahre erworbenen tiefen Ver-
trautheit mit den Vertretern westlicher Philosophie (Descartes, Hume, Kant, 
Hegel, aber auch Heidegger, Russell, Wittgenstein, Popper, Habermas – mit 
denen er in seiner Arbeit in Dialog trat), war Yazdi fähig, mit großer Präzi-
sion die Charakteristika des logisch-diskursiven Denkens allgemein und die 
Trennung von Subjekt und Objekt im Speziellen offenzulegen. Andererseits, 
was die Erkenntnis durch Anwesenheit anbelangt, konnte sich Yazdi damit 
rühmen, Teil einer jahrhundertealten Tradition in der iranischen Philosophie 
zu sein, in der Avicenna, Sohrawardi und Mullah Sadra nicht nur den Grund-
stein legten für das Denken im Lichte des Geistes, sondern, und das ist weitaus 
wichtiger, eine Sprache schufen, die als Instrument gebraucht werden kann, 
um die individuellen Momente dieses Denkens in seiner Natur als Prozess 
auszudrücken.

Der Dreiklang des Denkprozesses
Es ist wichtig, dass Yazdi, als er in den Fußstapfen seiner Vorgänger den Denk-
prozess beschrieb, immer in der Begrifflichkeit eines Dreiklangs sprach: Das 
Erkennende, das Objekt der Erkenntnis und das Denken, das als Aktivität 
eine Brücke zwischen den beiden baut. In der analytischen Erkenntnis (im 
Gegensatz zum diskursiven Denken) ist das Erkenntnisobjekt außerhalb des-
jenigen, welches erkennt. Das Denken muss sich Darstellungen bedienen, die 
bereits vorhanden sind. Die Wahrheit entsteht, wenn eine Übereinstimmung 
zwischen der Darstellung und dem Objekt außerhalb aufgezeigt werden kann. 
Diese Art der Erkenntnis hat alle möglichen Fragen nach methodischer Ge-
wissheit aufgeworfen. Die verschiedenen Standpunkte dabei (Habermas, 
Popper, Russell) definieren die Westliche Philosophie heute noch immer im 
Zeichen einer Dualität und Trennung des erkennenden Subjekts und des er-
kannten Objekts. In Erkenntnis durch Anwesenheit erscheint das Erkennt-
nisobjekt nicht in einem anderen Gefilde als dem des Erkennenden. Anders 



44Christine Gruwez   |   Denken ist Anwesenheit im Geiste



45 Christine Gruwez   |   Denken ist Anwesenheit im Geiste

gesagt, dasjenige, auf das die Aktivität des Denkens gerichtet ist, erscheint 
im selben Bereich wie das, was die Denkhandlung ausführt. Dieser Prozess 
weist auf Selbsterkenntnis hin, jedoch darf das nicht mit der Einsicht ver-
wechselt werden, in der das Selbst wie ein externes Element vor dem Blick 
des Erkennenden behandelt wird und Darstellungen des Selbstes gemacht 
werden müssen. Auch wird der Denker nicht gleichsam zu Subjekt und Ob-
jekt. Es ist keine unio mystica! Yazdi hat das mystische Erleben und seine 
Übersetzung – wieder sehen wir die große Bedeutung von Sprache und ihrem 
Gebrauch – als besondere Form der Erkenntnis durch Anwesenheit beschrie-
ben. Aber in dieser zweiten Form der Erkenntnis bleibt das Grundmuster des 
Dreiklangs das hervorstechende Charakteristikum. Es ist die Dynamik zwi-
schen den drei Elementen, die Erkenntnis zur Erkenntnis durch Anwesenheit 
macht. Die Rolle des Denkens transparent zu machen, bleibt eine notwendige 
Bedingung. Weder Selbstanalyse noch Fusion, sondern eine vollumfänglich 
erweckte Anwesenheit im Akt des Sich-selbst-Denkens – dies läuft darauf hi-
naus, in sich selbst präsent zu sein. Es ist ein Denken, das sich selbst durch 
den Prozess der Denkhandlung tragen kann. Yazdi betrachtet alle anderen Er-
kenntnisformen, etwa Erkenntnis, in der das Objekt ein externer Faktor ist, 
als von diesem selbstgetragenen Denken abgeleitet. Und während im Denken 
durch Übereinstimmung immer ein Faktor der Ungewissheit bleibt, der durch 
den Cartesischen Zweifel überwunden werden musste, betrachtet Yazdi die 
Erkenntnis durch Anwesenheit als «Leben in der Unmittelbarkeit der Wahr-
heit». Zwischen dem Erkennenden und dem Erkenntnisobjekt ist keine Dar-
stellung, die als Brücke zwischen Subjekt und Objekt funktionieren muss. 
Das Erkennende und das Erkenntnisobjekt sind beide identischer «Natur». In 
der Dynamik des Erkenntnisprozesses wird das gegenseitig wahrgenommen, 
und es wird zu einer Erfahrung der «Ganzheit», die mit einem Glückserleben 
verglichen werden kann.

Befreiung
Für das diskursive Denken ist die Aufteilung in Subjekt und Objekt eine Vor-
aussetzung. Es ist dieser Dualismus zwischen Erkennendem und dem Erkennt-
nisobjekt, der dieses Denken ausmacht. Das, was ich weiß (der subjektive Pol 
des Denkprozesses) und das Gewusste (der objektive Pol) müssen miteinan-
der übereinstimmen, damit das Denken Gewissheit bietet und zur Wahrheit 
führt. Wissen durch Anwesenheit findet außerhalb dieses Dualismus statt. Es 
ist jenseits der Aufteilung in Subjekt und Objekt. Yazdi beschreibt dies als 
Befreiung von dem Zwang, Beweise zu erzeugen, denn diese Form von Er-
kenntnis braucht keinen Beweis in der Natur des Konsenses. Ein Beweis wird 
benötigt, wenn das Erkenntnisobjekt außerhalb von mir liegt. Dann braucht 
man eine Darstellung, um, man könnte sagen, das Erkenntnisobjekt zu verin-
nerlichen. Das Konsensprinzip herrscht dann vor als Kriterium von Wahrheit 
oder Unwahrheit. Dieses Prinzip kann jedoch im Falle der Erkenntnis durch 
Anwesenheit nicht angewendet werden. Yazdi lehnte das Wahrheitskriterium 
der Übereinkunft nicht ab, er zeigte auf, dass dies nur anwendbar ist im Fall 
logisch-diskursiven Denkens und Erkenntnis durch Konsens auf der Basis der 
Aufteilung in Subjekt und Objekt. Allerdings, wenn es ein Fall der Erkenntnis 
durch Anwesenheit ist, braucht man ein anderes Kriterium. Dieses Kriterium 
ist in der Tätigkeit des Denkaktes vorgegeben. Die Denktätigkeit schafft ein 
einheitliches Feld, in dem das Erkennende und das Erkannte als Teil ein und 
desselben Feldes erscheinen. Das Erkenntnisobjekt ist in diesem Fall imma-
nent und benötigt keinerlei Darstellung. Deshalb ist es befreit von der Not-

William Turner, Venice with the Salute (Venedig 

mit Santa Maria della Salute), um 1840 – 45

Öl auf Leinwand, 62 × 92,5 cm

Foto: akg-images



46Christine Gruwez   |   Denken ist Anwesenheit im Geiste

wendigkeit, Übereinstimmung zu zeigen. Das bedeutet nicht, dass das Erken-
nende und das Erkannte sich decken. Yazdi spricht hier von einer Korrelation 
im selben Existenzfeld.

Das «Ich» ist kein Ding
Die Selbsterkenntnis, die während dieses Prozesses entsteht, ist für Yazdi ein 
klares Beispiel für Erkenntnis durch Präsenz. Dies ist (noch) nicht die Selbst-
erkenntnis, die im Verlaufe einer stetig zunehmenden Intensität der Erkennt-
nisfähigkeit entwickelt werden kann, aber es ist eine Art Vorspiel. Auch ist es 
keine Selbsterkenntnis durch Psychologie, die mit Darstellungen gleich Vor-
stellungen, die nur die Außenseite erfassen, arbeitet. Es ist Selbsterkenntnis 
im Sinne von innerlich vollständig durchscheinend werden für sich selbst als 
Realität. Mit anderen Worten: Nicht Erkenntnis bezüglich sich selbst, son-
dern anwesend werden in und zu sich selbst. Kein dargestelltes «Ich», das 
ein «Ding» bleibt, sondern ein «Ich», das in Anwesenheit offenbart wird. Im 
einfachsten Fall, wenn ich zum Beispiel sage: «Ich weiß, dass mein Nachbar 
zuhause ist», ist da ein Wissen (Gegenstand des Wissens), mit dem ich mich 
selbstverständlich verbinde über das «Ich», das dies weiß (das Wissende). Auch 
wenn ich das «Ich weiß» weglasse und lediglich sage: «Mein Nachbar ist zu-
hause», verbinde ich das Wissen immer noch mit dem Wissenden, nämlich mit 
mir. Es kann kein Wissen geben, wenn es nicht gleichzeitig mit jemandem, der 
weiß, in Verbindung gebracht werden kann. Wenn wir uns eine Aussage wie 
«Ich kenne mich» ansehen, ist es offenkundig, dass ich das «mich» als Gegen-
stand des Wissens verbinde mit dem «Ich», das weiß. 

Das zugrundeliegende Motiv für Yazdis Argument war ein unterschwelli-
ger Widerspruch zu Russell und seiner analytischen Schule. Die Realität des 
«Ich», ob es nun auf der Seite des Wissenden oder auf der des Gegenstandes 
des Wissens erscheint, kann nur mit Erkenntnis durch Anwesenheit erkannt 
werden. Wenn es möglich ist, es als Darstellung (Erkenntnis durch Überein-
stimmung) zu kennen, wird es auf ein «es» reduziert. Dann aber verliert es jede 
Realität. Es ist dann ein Wort, das willkürlich im Spiel der Sprache verwendet 
werden kann. Im Falle des «Ich» aber funktioniert dieses nominalistische Spiel 
nicht; Yazdi schrieb in seinem Kommentar zu einer Stelle bei Sohrawardi: dass 
nur die Aussage  Ich sich radikal von allen anderen Aussagen unterscheidet 
und das Paradox des Subjektiven und des Objektiven, das heißt: Ich oder Es, 
in diesem Falle aufgehoben wird.1 Das «Ich», das Yazdi meint, in einer Linie 
mit seinen großen Vorgängern, ist das «Ich», das sich in seiner vollkommenen 
Realität offenbart durch den Akt der Erkenntnis. Die Realität meines «Ich» 
wird unmittelbar erfahren – d. h. ohne jede Mittelbarkeit! – in der Handlung 
meines Denkprozesses. Es ist darauf hinzuweisen, dass er die logische Argu-
mentation von Sohrawardi anwendete, um das zu demonstrieren.

Zwischen Sohrawardi und Bertrand Russell liegen tausend Jahre, das heißt 
jedoch nicht, dass eine Gegenüberstellung ihrer unterschiedlichen Wege zur 
Erkenntnis nicht auch aktuell von Interesse ist. Unter allen möglichen Gegen-
ständen ist immerhin einer und nur einer, der seine Existenz nicht von einem 
anderen Gegenstand ableitet, das ist das «Ich». Das «Ich» entsteht und exis-
tiert aus der Selbstbetrachtung, die sich im Akt der Erkenntnis vollzieht. «Die-
se Art von Ich kann niemals unter keinen Umständen zu einem Es gewandelt 
werden.» («This sort of I can never be converted under any circumstances into 
it or the like.»)2 Yazdi sprach von einem «Ich», das einzigartig und singulär ge-
worden ist, in dem jede Spaltung überwunden ist. Mehr noch, dieses «Ich» ist 
gleichsam der locus manifestationis (der Ort der Offenbarung) des Wesens des 

1	 Vgl. hierzu: Mehdi Hairi Yazdi: The Principles in 

Islamic Epistemology. Knowledge by Presence, 

State University of New York, 1991, S. 71 ff.   

2	 Ebd., S. 81.



47 Christine Gruwez   |   Denken ist Anwesenheit im Geiste

Menschen und dieses Wesen selber. Denker wie Avicenna und Mullah Sadra 
hatten das im Ayat an-Nur, dem Lichtvers des Koran (Sure 24:35), in dem der 
Ausdruck verwendet wird nur’ala nur, «Licht über Licht», erfasst. Für Yazdi be-
deutete dieses «Anwesenheit, Präsenz». Ein modernes Beispiel, wie Erkennt-
nis und Religion sich miteinander verweben können. 

Weitere Literaturangaben:

	– Henry Corbin: En Islam iranien. Aspects  spirituels 

et philosophiques, Tome I – IV, Gallimard, Paris 1971. 

	– Henry Corbin: Histoire de la philosophie islami-

que, Gallimard, Paris 1986.

	– Henry Corbin: Die smaragdene Vision. Der Licht-

mensch im persischen Sufismus, Eugen Diede-

richs Verlag, München 1989.

	– Navid Kermani: Gott ist schön. Das ästhetische Er-

leben des Koran, C. H. Beck, München 2000.

	– K. Mommsen: Goethe und der Islam, Insel Verlag, 

Frankfurt am Main 2001.

	– S. H. Nasr: Islamic Philosophy in Contemporary 

Persia, Curzon Press, 1996.

	– S. H. Nasr: «Theology, Philosophy and Spirituali-

ty»‚ in: Islamic Spirituality, hg. von S. H. Nasr, 

New York 1991.

	– Annemarie Schimmel: Sufismus. Eine Einführung 

in die islamische Mystik, C. H. Beck, München 

2018.

	– Shihab Ad-Din Sohrawardi: Opera Metaphysica et 

Mystica, hg. von H. Corbin, I-II, Paris-Téhéran 1952.

Christine Gruwez lebt in Flandern, Belgien. Sie stu-

dierte Philosophie, Altphilologie und Iranistik an der 

Universität Löwen. Nach dem Studium war sie als 

Waldorflehrerin und Dozentin in der Lehrerausbil-

dung in Antwerpen sowie dort an der Thomas More 

Hochschule tätig. Zahlreiche Forschungsreisen führ-

ten sie insbesondere in den Nahen und Mittleren Os-

ten. Ihre Forschungsschwerpunkte sind: Zeitgenosse 

werden, Manichäismus und die Mani-Intention Ru-

dolf Steiners. 



48Christine Gruwez   |   Denken ist Anwesenheit im Geiste

William Turner, Fire at the Grand 

Storehouse of the Tower of London

1841, Aquarell, 23,5 × 32,5 cm

Foto: akg-images



49 Marica Bodrožic ́   |   Im Gespräch über den Krieg und das Menschsein

Wie kann ich diese Gedanken über den Krieg beginnen? 
Nur mit einem Fragezeichen.
Das Fragezeichen bitten, mir zuzuarbeiten.

Ich kehre zum Einzelnen zurück.
Ich kehre zurück zur Frage.
Zur Frage nach dem Menschsein.
Ist diese Frage mein Gebet?
Immer kehre ich zum Einzelnen zurück. 
Immer kehre ich zum Menschsein zurück.
Kann man überhaupt und je irgendwo anders zurückkehren?
Irgendwo anders einkehren als ins Gebet?

Einzelne nehmen Waffen in die Hand. 
Einzelne produzieren Waffen. 

Sie tun es beide im Auftrag eines Kollektivs. 

Das Kollektiv erlaubt nicht den Blick auf den Einzelnen. 
Das Kollektiv will immer Kollektiv bleiben.
Ein eingepanzertes Wir.
Doch alles in mir strebt zurück zum Einzelnen. 
Im Krieg gibt es keine Sieger. 
Ohnehin ist siegen vulgär. – Warum?

Im Krieg gibt es keine Sieger.
Im Krieg gibt es keine Sieger.
Im Krieg gibt es keine Sieger.

Der Sieg ist es, der die Menschen vernichtet.

Doch wenn Menschen vernichtet werden, wenden sie sich dem Kampf zu.
Natürlich wollen Menschen kämpfen, um zu leben.
Menschen wollen dem Sterben etwas entgegenhalten. 
Menschen müssen kämpfen. 
Zugleich ist dieser Kampf ein Fortschreiten des Krieges.
Zugleich ist dieser Kampf ein Sterben der Menschen.

Wir können manchmal nur weiterleben, wenn wir kämpfen.
Zugleich sterben wir, weil wir kämpfen.

Das ist eine schreckliche Bilanz im Einzelnen
Eine schreckliche Bilanz im Ganzen.
Doch zugleich ist es eine Schneise in uns.
Ein Weg, in dem die Jahrhunderte münden.

Marica Bodrožić wurde 1973 in Dalmatien geboren. 

1983 siedelte sie nach Hessen über. Sie schreibt Ge-

dichte, Romane, Erzählungen und Essays. Für ihr 

bisheriges Werk wurde sie mit zahlreichen Preisen 

ausgezeichnet, zuletzt mit dem Walter-Hasencle-

ver-Literaturpreis und dem Manès-Sperber-Litera-

turpreis für ihr Gesamtwerk.



50Christine Gruwez   |   Denken ist Anwesenheit im Geiste



51

Die Liebe herrscht nicht, aber sie bildet, und das ist mehr.1

Politik und freies Geistesleben
Die weltweiten Krisen der jüngsten Zeit gingen besonders zu Lasten des Kul-
tur- und Geisteslebens. Hatten die staatlichen Maßnahmen im «Krieg gegen 
das Virus» kulturelle Begegnungen und künstlerische Aktivitäten überall emp-
findlich beschnitten, so wurde im Ukraine-Krieg vor allem die russische Kultur 
in die politischen Auseinandersetzungen hineingezogen. Einem umfassenden 
Boykott russischer Kunst und Literatur seitens der ukrainischen Regierung 
haben sich auch im Ausland zahlreiche Veranstalter und Kultureinrichtungen 
angeschlossen. So wurden russischen Künstlern Verträge und Auftritte «gecan-
celt», oder sie sollten zum Bekenntnis gegen die Politik ihrer Regierung ge-
nötigt werden, was der Komponist Wolfgang Rihm als «Gesinnungsdruck» be-
zeichnete.2 Die großen Werke der russischen Musik und Literatur wurden aus 
dem Repertoire zahlreicher Veranstaltungen gestrichen. «Wie gefährlich ist 
russische Musik?» fragte die Neue Musikzeitung in der Überschrift eines Leitar-
tikels vom Frühjahr 2022.3 Das für seine Kunstliebe bekannte Italien bildet da 
keine Ausnahme. In der Mailänder Universität entbrannte ein absurder Streit 
um ein Dostojewskij-Seminar. Das italienische Kulturministerium beendete 
«jegliche Form von Partnerschaft und Zusammenarbeit mit russischen Kultur-
institutionen».4 Eine große Kandinsky-Ausstellung im norditalienischen Rovi-
go musste geschlossen werden, weil Russland seinerseits die verliehenen Bilder 
zurückforderte.

Es gibt aber auch hoffnungsvoll stimmende Gegenbeispiele. Die ukrainische 
Dirigentin Oksana Lyniv, derzeit Leiterin des Teatro Comunale von Bologna, 
eröffnete die Konzertsaison der Münchner Philharmoniker mit einem Werk 
des ukrainischen Komponisten Valentin Silvestrov neben Auszügen aus Wag-
ners Parsifal und einer neuen Komposition der in Deutschland lebenden Russin 
Sofia Gubaidulina mit dem Titel Der Zorn Gottes. Nach dem Grund dieser Aus-
wahl befragt, meinte sie lapidar: «Frieden kommt nicht von allein.»5 Etwa zur 
gleichen Zeit hat die ukrainische Pianistin Anna Fedorova zwei Klavierkon-
zerte des russischen Komponisten Sergeij Rachmaninow aufgenommen. «Der 
Krieg macht die Welt schwarz und weiß, er blendet die Menschen mit Hass 
und Schmerz», so die Künstlerin in einem Interview. «In Zeiten wie diesen 
ist es meiner Meinung nach sehr wichtig, dass wir uns unsere Menschlichkeit 
bewahren und die Menschen nicht nach ihren Pässen beurteilen.»6 – «Wenn 
ich [das Klavierkonzert] Nummer 2 spiele, denke ich an einen Phoenix. Es re-
präsentiert geistige Wiedergeburt und Auferstehung, Hoffnung und Licht.»7

Die Kunst eröffnet Begegnungs- und Verständigungsebenen, die einem 
politischen, wirtschaftlichen oder gar kriegsrhetorischen Diskurs grundsätz-
lich nicht zugänglich sind. Wird das Kulturleben in den Bereich der politisch-
wirtschaftlichen Auseinandersetzung hineingezogen, wird gar die kulturelle 
Begegnung zum Zweck der «Kriegsführung» verhindert, schwindet die Mög-
lichkeit für eine wie auch immer geartete dauerhafte Beilegung des Konflikts 
oder eine tragfähige Gestaltung der Nachkriegsordnung. Denn diese können 
nur aus einem gegenseitigen Verständnis kommen, das dem gemeinsamen Be-
wusstsein eines freien Geisteslebens entspringt.

1	 Goethe: «Das Märchen von der grünen Schlange 

und der schönen Lilie», in: Unterhaltungen deut-

scher Ausgewanderten, Goethes Werke, Band VI, 

München 1981.

2	 https://www.dw.com/de/wolfgang-rihm-70-jah-

re/a-61102570.

3	 https://www.nmz.de/artikel/wie-gefaehrlich-ist-

russische-musik.

4	 https://www.kleinezeitung.at/kultur/6109937/Uk-

rainekrieg_Russland-fordert-von-Italien-Rueck-

gabe-aller. 

5	 https://www.merkur.de/kultur/oksana-lyniv-frie-

den-kommt-nicht-von-allein-zr-91790558.html.

6	 https://www.classicpoint.net/de/anna-fedorova .

7	 https://www.spiegel.de/kultur/musik/anna-fedo-

rova-interpretiert-rachmaninow-das-mysteri-

um-der-fliegenden-finger-a-

b1d44644-636f-4a08-a514-2e52f3f912c5. 

William Turner, Sonnenuntergang an  

der Küste bei Margate (?), um 1840

Aquarell und Gouache auf  

hellbraunem Papier, 13,8 × 19 cm.

Foto: akg-images

KUNST ALS BRÜCKE UND ORT DER BEGEGNUNG 
EINE ANNÄHERUNG AN DIE RUSSISCHE KULTUR 

HEINZ MOSMANN



52Heinz Mosmann   |   Kunst als Brücke und Ort der Begegnung

Zudem wird eine sinnvolle Friedensordnung nur aus der Einsicht in die tie-
feren geistigen Ursachen des Konflikts möglich sein. Wir wissen von eindrück-
lichen Beispielen aus Kunst und Literatur, dass gerade der künstlerische Blick 
fähig ist, die geistigen Kräfte wahrzunehmen, die den Konflikten zwischen Men-
schen und Völkern zugrunde liegen. Man denke nur an die historischen Dramen 
Schillers und Shakespeares, Goethes gewaltiges Weltendrama Faust oder seine 
soziale Zukunftsvision in dem Brücken-Märchen von der grünen Schlange und 
der schönen Lilie. Es ist eine völlige Verkennung der Kunst zu glauben, dieser 
Blick bediene bloß das subjektive Gefühl, während Politik und Wirtschaft das 
objektive Geschehen erfassten. Ohne die geistige Befruchtung durch das Künst-
lerische bleibt jede Konfliktlösung ein lebensfremdes, abstraktes Konstrukt ohne 
Zukunft. Im Folgenden soll versucht werden, ausgehend von den großen Krisen 
des letzten Jahrhunderts und anhand von literarischen Kunstwerken, die brü-
ckenbildende, begegnungsstiftende Bedeutung des Künstlerischen aufzuzeigen.

Die seelische Not und die Mission der Kunst
Der Erste Weltkrieg mit seinen katastrophalen Folgen, dem Aufstieg von Fa-
schismus und Bolschewismus und der im «Epochenjahr» 1917 sich abzeich-
nenden Ost-West-Spaltung, wird zu Recht als «Urkatastrophe» des folgenden 
Jahrhunderts bis in die Gegenwart angesehen. Am Neujahrstag des Kriegsjah-
res 1916 schrieb Franz Marc von der Westfront an seine Frau nach Hause: «Die 
Welt ist um das blutigste Jahr ihres vieltausendjährigen Bestehens reicher. Es 
ist fürchterlich dran zu denken; und das alles um nichts, um eines Missver-
ständnisses willen, aus Mangel, sich dem Nächsten menschlich verständlich 
machen zu können! Und das in Europa!!»8

Es fällt auf, dass Franz Marc hier völlig ausblendet, wer wen angreift oder 
sich verteidigt. Er erlebt den Kampf, an dem er selbst teilnimmt, als unmittel-
baren Ausdruck eines «Mangels» auf beiden Seiten. Der tiefblickende Künstler 
erkannte offenbar, was den meisten Zeitgenossen nicht bewusst war: dass die 
Weltkriegskatastrophe nicht nur äußere politische, sondern tiefere, existen-
tielle menschliche Ursachen hatte. Gehörte es doch zu seinem künstlerischen 
Credo, «die Dinge wie sie wirklich sind hinter dem Schein», «ihr absolutes We-
sen, das hinter dem Schein lebt»9, zu ergründen und sichtbar zu machen.

Nur wenige Wochen nach diesem Brief ist Franz Marc, mit 36 Jahren, ge-
fallen, wie auch sein noch jüngerer Künstlerfreund August Macke schon ganz 
zu Beginn des Krieges.

In den «Ausblutungsschlachten» des Stellungskriegs erlebten viele junge 
Menschen in gesteigerter Form, was sie als seelische Not schon in den Jah-
ren zuvor schmerzhaft erfahren hatten: die Isolation und Einsamkeit des 
modernen, durch Technik und materialistische Weltsicht geistig heimatlos 
gewordenen Individuums. Das Erlebnis patriotischer Verbundenheit in der 
anfänglichen Kriegseuphorie, das sogenannte «Augusterlebnis», schien vielen 
das Bedürfnis nach Sinn, menschlicher Nähe und Gemeinschaft wieder zu er-
füllen und Brücken zum anderen Menschen zu schlagen. Aber die scheinbare 
«Geborgenheit» im nationalen Kollektiv war ein verhängnisvoller Irrtum! Carl 
Zuckmayer beschreibt in seiner Autobiographie mit eindrücklichen Bildern, 
wie diese Euphorie, die «trancehafte Lust des Dabeiseins», in der es «keine 
Trennung, keinen Abstand mehr» gab, sich in «eine einzige unmenschliche 
Einsamkeit» auf dem Schlachtfeld verwandelte, «auch wenn man mitten unter 
Menschen war […]. Mit der Zeit steigerte sich das zu einer Vorstellung von ge-
fährlichem Wahnwitz: dass das alles, was um einen her und mit einem geschah, 
nicht von Menschen hervorgebracht würde, sondern von Dämonen.»10 – 

8	 Franz Marc: Briefe aus dem Feld, München 1982, 

S. 128. Unterstreichungen im Brief.

9	 Franz Marc: Schriften zur Kunsttheorie. Zit. nach 

www.zeno.org.

10	 Carl Zuckmayer: Als wär’s ein Stück von mir, 

Frankfurt 1966.



53 Heinz Mosmann   |   Kunst als Brücke und Ort der Begegnung

Ebenfalls im Kriegsjahr 1916, am 10. Oktober, hielt Rudolf Steiner in Zürich 
einen Vortrag unter dem Thema Wie kann die seelische Not der Gegenwart über-
wunden werden? Darin geht er auf die tieferen Gründe für diese existentielle 
Erfahrung der Einsamkeit ein: Die Menschen stehen sich heute als Fremde 
gegenüber, so Steiner, sie wissen sich nicht mehr zu begegnen, weil sie aus ih-
ren Familien- und Gruppenzugehörigkeiten herausgewachsen sind, zugleich 
aber die tieferen individuellen, die karmischen Beziehungen noch nicht durch-
schauen. «Immer schwieriger und schwieriger werden es die Menschen haben 
[…], sich in ein rechtes Verhältnis zueinander zu bringen, weil dieses Sich-in-
ein-rechtes-Verhältnis-Bringen eben Aufwendung innerer Entwicklung, inne-
rer Betätigung fordert […].»11

Steiner gibt auch die Wege an, wie der Mensch aus dieser Notlage erlöst 
und die Brücke zum Nächsten mit «innerer Betätigung» neu errichtet wer-
den kann: durch ein gesteigertes Interesse für den anderen Menschen und zu-
gleich die Erkenntnis des Geistes in völliger individueller Freiheit des Den-
kens. Hierbei kann uns die Einsicht in die geistige Wirklichkeit als Urgrund 
unserer Existenz aus gesellschaftlichen Gruppenzwängen, kollektiven Denk-
gewohnheiten und autoritärer Bevormundung befreien, sodass wir der kon-
kreten Lebenswirklichkeit gegenüber selbst urteilsfähig werden. Nur so kann 
das Individuum zum Quellort neuer Gemeinschaftsbildung werden. In allen 
menschlichen Gesellschaften komme es daher nicht auf «Programme und Sta-
tuten» an, sondern auf «das individuelle Zusammenleben», «was sich aus dem 
positiven Menschen heraus ergibt», auf «gegenseitiges Verständnis». Es gehe 
nicht um heilsam klingende Belehrungen und abstrakte Ideale, «sondern allein 
darum, ins Konkrete, ins wirkliche Leben verständnisvoll einzudringen».

Angewandt auf die damalige – wie auch die heutige – Kriegsrhetorik heißt 
das: Moralismus ist ebenso unmenschlich wie Nationalismus, denn er geht 
über den Menschen und seine Wirklichkeit hinweg. Hinter dem Schleier 
moralischer Belehrungen verbergen sich in der Regel ganz handfeste und ei-
gennützige Interessen. Steiner hat diese Rhetorik bei den Protagonisten der 
Kriegsereignisse immer wieder angeprangert, so auch bei dem amerikanischen 
Präsidenten Woodrow Wilson, der Millionen Soldaten gegen die Mittelmäch-
te ins Feld führte mit der Begründung, Freiheit und Demokratie zu bringen, 
auch zum Wohle der Deutschen. Die auf seinem «Kreuzzug für die Demokra-
tie» propagierte «Selbstbestimmung der Völker» wurde im 20. Jahrhundert bis 
in die Gegenwart zur ideologischen Blaupause für Gebiets- und Machtansprü-
che zahlreicher Usurpatoren in Ost und West.

Steiner setzt solchem kollektivistischen Sozialverständnis die wirkliche 
Not der Menschen und die individuelle und konkrete Wirklichkeit in der 
Beziehung von Mensch zu Mensch entgegen. «Praktische Psychologie, prak-
tische Seelenkunde, aber auch praktische Lebenskunde» werden in Zukunft 
getrieben werden müssen. Dadurch «wird sich ergeben ein wirkliches sozia-
les Verständnis der Menschheitsentwicklung». Aus dem Zusammenhang wird 
deutlich, dass er mit «praktischer Seelen- und Lebenskunde» die Fähigkeit des 
Menschen anspricht, liebevoll-intuitiv auf den individuellen Menschen und 
seine konkrete Wirklichkeit einzugehen. Eben dies ist die Geste der künst-
lerischen Produktivität, die stets auf das Individuelle und die Anwesenheit des 
Geistes im Konkreten abzielt. Deshalb hat Steiner überall dort, wo die gefor-
derte Geist-Erkenntnis Ausdruck und Bedeutung für das wirkliche Leben und 
Erleben finden soll, das Künstlerische als Brücke gesehen: in der Erziehungs-
kunst, in der Heilkunst, im sozialen Leben und selbst in den innersten Bewe-
gungen philosophischen Denkens.

11	 Rudolf Steiner: «Wie kann die seelische Not der 

Gegenwart überwunden werden?», Vortrag vom 

10. 10. 1916, GA 168, Dornach 1995.



54Heinz Mosmann   |   Kunst als Brücke und Ort der Begegnung

Weil das künstlerische Schaffen tief in die geistige Lebenswirklichkeit ein-
taucht, kann es nicht nur totes Material zum Leben erwecken, sondern auch 
die Beziehungen zwischen den Menschen in bewusstes Erleben verwandeln 
und sie den tieferen Grund ihrer Gemeinsamkeit erfühlen lassen. Hierzu ein 
eindrückliches Beispiel aus der Literatur: In seinem Roman Sansibar oder der 
letzte Grund zeigt Alfred Andersch, wie sich im Umkreis eines Kunstwerks – ei-
ner Holzskulptur nach dem Vorbild des «Lesenden Klosterschülers» von Ernst 
Barlach – inmitten des totalitären NS-Regimes des Jahres 1937 eine neue Ge-
meinschaft von Menschen aus völlig unterschiedlichen Gesellschaftskreisen 
bildet, die zunächst wenig Sympathie füreinander hegen, aber eines gemein-
sam haben: sie alle sind grenzenlos einsam und wollen oder müssen sich aus 
ihren bisherigen äußeren oder inneren Bindungen lösen.

Die unerwartete Begegnung mit dem Kunstwerk in der menschenleeren 
Kirche bringt dem Kommunisten Gregor die überraschende Tatsache seiner 
inneren Freiheit zum Bewusstsein und wird so zur Initialzündung für einen 
waghalsigen Plan. Gemeinsam mit dem Pfarrer Helander und dem Fischer 
Knudsen bringt er die Holzskulptur, die für ihn zum Symbol der Freiheit ge-
worden ist, vor dem Zugriff der Gestapo in Sicherheit, wobei er zugleich die 
Flucht eines jüdischen Mädchens in die Rettungsaktion mit einschließt. Je-
dem der Beteiligten fordert das Unternehmen Selbstüberwindung und Op-
ferbereitschaft ab. Inmitten einer totalitären Gesellschaft entsteht so eine 
neue Schicksalsgemeinschaft der Freien. Der «letzte Grund» ihres Handelns 
ist nicht ein fremder Auftrag, sondern die moralische Intuition, die jeder in 
sich selbst findet. Die Kunst – hier in Gestalt des «Lesenden Klosterschülers» – 
ist so zur «praktischen Lebenskunde» geworden. Mehr noch: die Rettung der 
Kunst wird zur Rettung des Menschen durch die Kunst. 

Die innere Natur der Nation
Jenes tiefer gehende Verständnis für den andern Menschen, von dem Steiner 
in dem genannten Vortrag spricht, das gemeinsame Bewusstsein für die schick-
salhaften Beziehungen der Menschen zueinander, hat einen mächtigen Feind: 
den Nationalismus, wie er sich erstmals im Ersten Weltkrieg mit unbändiger 
Gewalt austobte. Er ist eine der schlimmsten Geißeln der modernen Mensch-
heit, Steiner bezeichnet ihn als «Seelenwollust», als «luziferische Gestalt des 
Anti-Christentums»: «So viel Nationalismus in der Welt entstehen wird, so 
viel Unwahrheit wird in der Welt sein […].»12 Allerdings ist seine Überwindung 
schwerer, als manche Zeitgenossen sich eingestehen wollen. Es bedarf dazu ge-
steigerter seelisch-geistiger Aktivität, eines inneren Aufwachens aus dem Un-
bewussten, Instinkthaften. «Jede Nation hat Eigentümlichkeiten, wodurch sie 
von den andern unterschieden wird», schreibt Goethe, «und diese sind es auch, 
wodurch die Nationen sich untereinander getrennt, sich angezogen oder abge-
stoßen fühlen. Die Äußerlichkeiten dieser innern Eigentümlichkeit kommen 
der andern meist auffallend widerwärtig und im leidlichsten Sinne lächerlich 
vor. Diese sind es auch, warum wir eine Nation immer weniger achten, als sie 
es verdient. Die Innerlichkeiten hingegen werden nicht gekannt noch erkannt; 
nicht von Fremden, sogar nicht von der Nation selbst, sondern es wirkt die 
innere Natur einer ganzen Nation, wie die des einzelnen Menschen, unbe-
wusst; man verwundert sich zuletzt, man erstaunt über das, was zum Vorschein 
kommt.»13 

Im Unterschied zum Nationalismus, der sowohl im Hinblick auf die eigene 
als auch auf die fremde Nation eine aus dem Unbewussten heraufdringende 
Kollektivgewalt und somit eine «Äußerlichkeit» für das Individuum darstellt, 

12	 Rudolf Steiner: Geistige und soziale Wandlungen 

in der Menschheitsgeschichte; Vortrag 9. 1. 1920, 

GA 196, Dornach 1992; ders.: Heilfaktoren für den 

sozialen Organismus, 3. 4. 1920, GA 198, Dornach 

1984; ders.: Entwicklungsgeschichtliche Unterla-

gen zur Bildung eines sozialen Urteils, 15. 11. 1918, 

GA 185a, Dornach 2017.

13	 Johann Wolfgang von Goethe: «Ferneres über 

Weltliteratur. Zu bedenken», in: Sämtliche Werke, 

Band 26, Stuttgart und Tübingen 1851, S. 301.



55 Heinz Mosmann   |   Kunst als Brücke und Ort der Begegnung

kann das bewusste Gewahrwerden der «inneren Natur» einer Nation nur eine 
individuelle Erkenntniserfahrung sein. Ein solches «Erstaunen» über das, «was 
zum Vorschein kommt», erlebte der expressionistische Maler Karl Schmidt-
Rottluff, nachdem er 1915 an die Ostfront gegen Russland eingezogen worden 
war. Gegen jenes Land, von dem im Westen das klischeehafte Bild weitver-
breitet war – und ist –, es sei besonders düster, unberechenbar, ja kriegerisch 
und kulturell rückständig. Auch Schmidt-Rottluff, Mitbegründer der Künst-
lergruppe Brücke – der ihr auch den sprechenden Namen gegeben hatte –, war 
zunächst ergriffen von der «Seelenwollust» des Nationalismus, und zwar in 
der typisch deutschen Form der moralischen Überheblichkeit und einer er-
träumten «Weltherrschaft des deutschen Geistes» 14. Im Unterschied zu Franz 
Marc hatte er jedoch das Glück, nicht in die unmittelbaren Frontkämpfe hi-
neingezogen zu werden, sondern wurde nur zu Arbeiten in Frontnähe einge-
setzt. Hier hatte er die Möglichkeit, einfachen russischen Menschen und ihrer 
Volkskultur zu begegnen, was einen völligen Wandel seiner gesamten natio-
nalistischen Gesinnung bewirkte. So lesen wir in seinen Briefen vom Sommer 
1915: «Man soll nur künftig nichts wieder von den erhebenden ethischen Wer-
ten des Krieges erzählen – das ist alles Plunder. Russisches und Deutsches – das 
ist beides eins im Kriege und keiner besser.»  – «Wenn ich mich noch lange 
in Russland herumtreibe, läuft mein ganzer Patriotismus und Deutschenstolz 
Gefahr, kaputt zu gehen.»  – «Der Bauer in der ganzen Gegend ringsum hat 
nur ein Material zur Verfügung, das Holz. Daraus macht er allerdings auch 
schlechtweg alles, sein gesamtes Hausgerät – meist alles aus einem Stück […]. 
Was nicht aus einem Stück zu machen ist  – Wagen u. Schlitten  – zeigt die 
geistreichsten Holzverbindungen – ohne Eisennägel […]. Und in dies kultur-
volle Land brachen die Germanen ein wie Barbarenhorden.» In den Briefen 
von 1917 lesen wir schließlich, die «Fortführung dieses Krieges» sei das «Men-
schenunwürdigste und Verbrecherischste, das die europäische Menschheit be-
geht». «Weitere Eroberungspläne: nichts andres als vorsätzliches Verbrechen.»

Karl Schmidt-Rottluff, Russische Landschaft 

mit Wasserträger, Holzschnitt 1919

bpk / Städel Museum

© 2023, ProLitteris, Zürich

14	 Siehe Aya Soika: Weltenbruch. Die Künstler der 

Brücke im Ersten Weltkrieg, Brücke-Museum, 

Berlin 2014. Dort auch die folgenden Zitate von 

Schmidt-Rottluff (leicht grammatikalisch korri-

giert, H. M.).



56Heinz Mosmann   |   Kunst als Brücke und Ort der Begegnung

Es ist die künstlerische Arbeit, ganz konkret die Beschäftigung mit dem 
Material Holz, was ihm eine innere Brücke zu jener ihm vormals fremden 
Welt bildet, als deren Besatzer und Kriegsgegner er sich jetzt mehr und mehr 
im Unrecht sieht. Inspiriert durch die schöpferische Genialität der Volkskul-
tur, die sich in der Kunstfertigkeit und den «geistreichen» Werken der rus-
sischen Bauern offenbart, entstehen jetzt zahlreiche Holzskulpturen  – die 
meisten sind verloren gegangen –, wenig später folgen auch Holzschnitte. Zu 
letzteren gehört die «Kristus-Mappe» mit einem provokanten Christus-Por-
trät, auf dessen Stirn die Jahreszahl des Kriegsendes 1918 geschrieben steht 
und das die ebenso rätselhafte wie ahnungsvolle Unterschrift trägt: «ist euch 
nicht Kristus erschienen».

Auch für Schmidt-Rottluff hat, ähnlich wie für Marc, im Verlauf des Krie-
ges das politische Freund-Feind-Schema seine Bedeutung und seinen Sinn 
verloren. Hier ist es nicht die Einsamkeit auf dem Schlachtfeld, sondern die 
Begegnung mit der «inneren Natur» der «Nation» (Goethe), die den seelisch-
geistigen Wandel bewirkt. Er sieht nicht mehr in der fremden Nation den ei-
gentlichen Gegner, sondern in den Führern der «europäischen Menschheit», 
die dieses »menschenunwürdige Verbrechen» eingefädelt haben. Das kann uns 
zu denken geben: Wer sich in die schöpferischen Kräfte einer anderen Kultur 
vertieft, wird kaum Gefahr laufen, der Kriegspropaganda zu verfallen. Daher 
besteht ein reges Interesse der herrschenden Kriegsbefürworter oft darin, die 
innere Natur einer angeblich «feindlichen Nation», ihre kulturellen Werte 
und schöpferischen Errungenschaften, zu diskreditieren oder als «Feindpro-
paganda» zu verbieten, zugleich aber ihre «Äußerlichkeiten» als «widerwärtig» 
oder «lächerlich» darzustellen.

Nicht mit einem Moralismus Wilsonscher Provenienz, sondern durch eine 
Intensivierung der kulturellen Beziehungen und ein verstärktes Interesse an 
den «Innerlichkeiten» der russischen Kunst und Kultur werden wir auf lange 
Sicht eine Aussöhnung und einen dauerhaften Frieden mit Russland erreichen. 
Zumal dort stets eine innige Beziehung zu allem Künstlerischen bestand. Es ist 
symptomatisch, dass die Christianisierung Russlands, der Kiewer Rus, mit dem 
ästhetischen Empfinden für die Schönheit des byzantinischen Kultus in Ver-
bindung gebracht wird. In der altrussischen Nestorchronik heißt es, dass der Kie-
wer Großfürst Wladimir Gesandte in die Welt geschickt habe, die Religionen 
zu erkunden, und dass die Entscheidung für das orthodoxe Christentum auf 
deren Bericht hin erfolgte: «Wir wissen nicht, ob wir im Himmel oder auf Er-
den waren. Gibt es doch auf Erden nichts dergleichen zu schauen, noch solche 
Schönheit, und wir vermögen das gar nicht zu erzählen […]. Ihr Gottesdienst 
steht über dem aller Länder, diese Schönheit können wir nicht vergessen […].»15 
Man darf dies ruhig ins Reich der Legenden verweisen, wissen wir doch, dass 
am Beginn der Kulturen in den frühen Mythen und Legenden die Grundsaiten 
der kommenden Kulturentfaltung angeschlagen werden.

Meine Schwester, das Leben
Vor allem die Dichter erfreuen sich in Russland großer Beliebtheit und Vereh-
rung. Auch in den Zeiten schlimmster stalinistischer Unterdrückung konnten 
die Machthaber diese Tradition nicht zerstören, sie wurde in einer weitverbrei-
teten Untergrundliteratur, dem «Samisdat», weiter gepflegt. Hierzu eine Anek-
dote: Als in der Phase des kurzzeitigen «Tauwetters» unter Chruschtschow wie-
der kulturelle Veranstaltungen stattfinden konnten, las Boris Pasternak einmal, 
so wird erzählt, vor großem Publikum aus seinen Gedichten. Als ihm sein Manu-
skript herunterfiel, musste er sich unterbrechen, aber die versammelten Zuhö-

15	 Serge A. Zenkovsky: Aus dem alten Russland, 

München/Wien 1968, S. 34 f.



57 Heinz Mosmann   |   Kunst als Brücke und Ort der Begegnung

rer sprachen im Chor die Verse weiter. Man kannte seine Gedichte auswendig, 
selbst in der Stalin-Zeit, sie wurden im Untergrund unter der Hand verbreitet.16

Am Beispiel des Dichters Pasternak soll im Folgenden näher auf das Wesen 
der russischen Geisteskultur eigegangen werden, das sich in dessen künstleri-
schem Schaffen besonders eindrucksvoll mit individueller Genialität verbin-
det. Dabei ist sein Werdegang als Dichter geradezu urtypisch für die Wand-
lungskraft des schöpferischen Menschengeistes. In seinen autobiographischen 
Schriften findet sich eine ergreifende Darstellung über seine frühen Erfahrun-
gen mit dem Wesen der Kunst. Dem Dreizehnjährigen wurde eines Tages ein 
überraschendes Geschenk zuteil: Im Wald bei seinem väterlichen Haus hörte 
er aus der Nachbardatscha die grandiosen Klänge der Musik Skrjabins, die der 
Meister selbst dort auf dem Klavier komponierte. «Allmächtiger Gott, wie er-
füllt war der Wald an jenem Morgen!»17 Die elementarische Kraft der 3. Sym-
phonie Skrjabins vermischte sich mit dem Leben und Frische atmenden Wald 
zu einer gewaltigen gesamtkünstlerischen Impression.

Pasternak beginnt daraufhin Musik zu studieren. Er darf später sogar Skrja-
bin selbst seine Kompositionen vorstellen, der davon auch angetan ist. Doch 
selbstkritisch muss er sich eingestehen, dass ihm das absolute Gehör fehlt. So 
gibt er das Musikstudium auf und studiert Philosophie. Auch hier bringt er es 
recht weit, wird Meisterschüler bei Hermann Cohen in Marburg. Doch dann 
erlebt er eines Tages einen tiefgreifenden seelischen Wandel, der grundlegend 
wird für seine Berufung als Dichter. Nach den inneren Kämpfen einer durch-
wachten Nacht sieht der unglücklich Verliebte auf einmal die Welt auf völlig 
neue Weise: «Die Dinge, die mich umgaben, hatten sich verändert. In das In-
nerste der Wirklichkeit hatte sich etwas noch nie Erlebtes eingeschlichen. Der 
Morgen kannte mich von Angesicht und war allein deshalb erschienen, bei mir 
zu sein und mich niemals zu verlassen […]. Der frische Lakonismus des Lebens 
offenbarte sich mir, überquerte die Straße, nahm mich bei der Hand und führte 
mich den Gehsteig entlang.»18 Ein neues Sehen beginnt, eine Gabe, ein «Dar-
lehen», wie er es nennt, das er jetzt in seiner Arbeit als Dichter «einzulösen» 
beginnt. «Meine Schwester – das Leben», so heißt ein Gedicht aus dem Revo-
lutionsjahr 1917, das einer ganzen Gedichtsammlung den Namen gegeben hat.

Pasternaks Lyrik ist von besonderer Plastizität und Farbigkeit, reich an Bil-
dern und überraschenden Sinnbezügen. Man spürt die liebevolle Hingabe an 
alle Geschöpfe der Natur und ihren Zusammenklang in dem, was er die «Welt-
poesie» nennt. Dass er zugleich eine Brücke zu anderen Kulturen zu bauen 
bestrebt war, zeigen seine zahlreichen nicht weniger genialen Übersetzungen. 
Über seine berühmte Faust-Übertragung ins Russische schrieb 1958 ein Rezen-
sent in Die Zeit: «Pasternaks Arbeit ist souverän […]. Er knüpft nicht jedes rus-
sische Wort an das entsprechende deutsche, sondern webt das Ganze aus dem 
Material der eigenen Sprache wie ein rechter Meister. Dabei zeichnet sich sein 
Russisch durch eine ganz ungewöhnliche rhythmische Kraft und Elastizität 
aus. Ein grandioser Akt der Identifizierung und Begegnung, Pasternaks und 
Goethes, auf dem breiten Wege der Übersetzungskunst!»19

Im Westen ist der Dichter vor allem durch seinen Roman Doktor Schiwa-
go bekannt geworden, allerdings vorwiegend in der verkitschten Hollywood-
Verfilmung und nicht in der wahren künstlerischen Gestalt, die durch eine 
lyrisch-poetische Sprache und tiefgründige philosophische Reflexionen glei-
chermaßen beeindruckt. Das Werk trägt weitgehend autobiographische Züge, 
wobei das Künstlerische, insbesondere die dichterische Inspiration, ein zent-
rales Motiv darstellt. Die Hauptfigur Jurij Schiwago ist Arzt und Dichter zu-
gleich und der Handlung sind, gewissermaßen als geistige Essenz, die Gedichte 

16	 Siehe DER SPIEGEL 43/1970.

17	 Boris Pasternak: Über mich selbst, Frankfurt 

1959, S. 19 – 20.

18	 Das und das Folgende nach Boris Pasternak: Si-

cheres Geleit, Frankfurt 1959, und Der Schutz-

brief, in: Luftwege, Leipzig 1991 (Zwei unter-

schiedliche Übersetzungen).

19	 Rene Drommert: Boris Pasternak als Übersetzer, 

in: DIE ZEIT 44/1958. 



58Heinz Mosmann   |   Kunst als Brücke und Ort der Begegnung

des Jurij Schiwago angehängt, die in eine Reihe von Christusgedichten münden. 
Mitten in den Wirren von Revolution und Bürgerkrieg und im fernen eisi-
gen Sibirien entfaltet sich die Dramatik künstlerischer Inspiration, ausgelöst 
durch die große Liebe des Helden:

«Jurij Andréitsch hatte von Kind auf das Lichterspiel im abendlichen Walde 
geliebt. In solchen Augenblicken hatte er das Gefühl, dass auch durch ihn das 
Licht floss wie der Geist des Lebens, der in seine Brust strömte, sein ganzes 
Wesen durchdrang und ihn auf Flügeln hinwegtrug. Jeder Mensch schafft sich 
im Geiste ein Bild, das ihn während seines ganzen Lebens begleitet und das er 
in späten Jahren seine Innenwelt, das unverwechselbare Eigene seiner Person 
nennen wird. Dieses Bild in all seiner Kraft und ursprünglichen Unschuld war 
Jurij Andréitsch gerade wiedergegeben worden, und er sah nun in der ganzen 
Natur, im Wald, im Abendrot und in jedem Ding der Welt nur eines: das große, 
unschuldige Gesicht eines jungen Mädchens.» In der Gestalt seiner geliebten 
Lara konzentriert sich für ihn die Schönheit der gesamten Schöpfung, wie zu-
gleich die ganze Natur sich in einer weiblichen Erscheinung personifiziert. Ihr 
Name «galt seinem ganzen Leben, der Erde mit allem, was vor ihm ausgebreitet 
lag, und dem grenzenlosen, lichterfüllten Raum.»20

Die Inspiration durch ein weiblich empfundenes Geistwesen ist ein häufig 
auftauchendes Motiv in der russischen Kultur, in der mystischen Theologie 
wie in Philosophie und Dichtung. Schon in der Vita des Slawenlehrers Kyrill 
wird uns von der Begegnung mit dem geistigen Wesen «Sophia» berichtet,21 
das dann zahlreichen Kirchen ihren Namen gegeben hat. Je nachdem, ob es das 
wahrheitssuchende Denken oder das künstlerische Empfinden berührt, per-
sonifiziert dieses in den geistigen Schöpfungsgründen der Welt urständende 
Wesen die göttliche Weisheit oder ihre Erscheinung als Schönheit. Das vom 
Geist der himmlischen Sophia erfüllte, ich-bewusste Seelenwesen des Men-
schen können wir mit einem anthroposophischen Begriff als «Geistselbst»22 
bezeichnen. Dieses wird, so die kulturgeschichtliche Anschauung der Geistes-
wissenschaft Rudolf Steiners, als Wesensglied in der nächsten, der «russischen» 
oder «slawischen» Kulturepoche zur Entfaltung kommen – vorausgesetzt, das 
Individuum ergreift hierzu die freie Initiative.

Es fällt auf, wie Pasternak immer wieder das Licht beschwört, das die ganze 
Welt durchströmt und die Naturerscheinungen mit dem Geistigen des Kosmos 
in einer gemeinsamen Imagination verbindet. Für «Licht» und «Welt» gibt es im 
Russischen ein gemeinsames Wort: «свет (svjet)». Laut Rudolf Steiner erlebt der 
russische Mensch das Geistige besonders in dem durch die Natur widergespie-
gelten Sonnenlicht.23 Pasternak beschreibt nun das Wesen der künstlerischen 
Inspiration in der Art, dass die lichtdurchströmte äußere Wirklichkeit zugleich 
als geistige Wesensoffenbarung erscheint. Man kann darin eine Vorwegnahme 
und Vergegenwärtigung jenes zukünftigen Welterlebens sehen, in dem Geist 
und Materie, Himmel und Erde in einem ganzheitlichen Kosmos vereint sind. 
Die Kunst übernimmt somit die prophetische Aufgabe, eine Brücke zu bilden 
zwischen dem gegenwärtigen Gegenstandsbewusstsein und der zukünftigen 
Fähigkeit des Geistselbst, die Welt als geistdurchwirkt wahrzunehmen.

Doch das Licht ist nicht ohne die Finsternis zu denken. Bei Einbruch der 
Dunkelheit wird der künstlerische Blick apokalyptisch: Im Heulen der sibi-
rischen Wölfe «im Schnee bei Vollmond» erlebt der Dichter eine «feindliche 
Macht», einen «vorsintflutlichen Drachen», der ihm sein geliebtes Wesen und 
damit «die Kraft zum Leben» rauben will.24 Man kann darin unschwer die poli-
tischen Verhältnisse sehen, wie sie sich in den Kriegsereignissen manifestieren 
und das schöpferische Geistesleben bedrohen.

20	 Boris Pasternak: Doktor Schiwago, Frankfurt 1957, 

S. 392.

21	 Zu den geistesgeschichtlichen Ursprüngen siehe 

Markus Osterrieder: Das Land der heiligen So-

phia: das Auftauchen des Sophia-Motivs in der 

Kultur der Ostslaven, Wiener Slawistischer Alma-

nach, 50 (2002) S. 5 – 62.

22	 Zum Begriff des «Geistselbst» siehe u. a.: Rudolf 

Steiner: Theosophie, GA 9, Dornach 2003.

23	 Rudolf Steiner: Mitteleuropa zwischen Ost und 

West, Vortrag vom 2. 5. 1918, GA 174a, Dornach 1982.

24	 Doktor Schiwago, ebd., S. 500.



59 Heinz Mosmann   |   Kunst als Brücke und Ort der Begegnung

Sophia – Vom Abstrakten zum Lebendigen
Unter den vielen Arbeiten russischer Autoren, die von der Inspiration durch 
die göttliche Sophia Zeugnis ablegen, ist das Werk des russischen Philosophen 
Wladimir Solowjoff besonders beeindruckend. Alles Schaffen dieses genialen 
Denkers war der Vermittlung, dem Ausgleich und der Versöhnung gewidmet, 
sei es im Hinblick auf die Spaltung der Kirchen, die Auseinandersetzung zwi-
schen Slawophilen und Westlern in Russland oder die Gegensätze zwischen 
dem Osten und Europa25; letztlich auch zwischen Leben und Denken selbst, 
zwischen der geistigen und materiellen Existenz des Menschen, zwischen 
Himmel und Erde. Dies gilt besonders für die Begegnung mit der himmlischen 
Sophia, die ihm schon in jungen Jahren mehrfach zuteil wurde – am vollkom-
mensten in der ägyptischen Wüste –, und der er sein ganzes Leben und geisti-
ges Streben widmete. Die Brücke zwischen dieser imaginativ-übersinnlichen 
Wahrnehmung und dem rationalen «philo-sophischen» Denken zu finden, 
wurde ihm zum Lebensmotiv.

Dank der außergewöhnlichen Beweglichkeit seines – wie er es selbst nennt – 
«organischen» Denkens konnte Solowjoff scheinbar unvereinbare Widersprü-

Wladimir Solowjoff, Bleistiftzeichnung 

von Ilja Repin 1891

Foto: commons.wikimedia.org

25	 Zu Recht versieht Peter Normann Waage seine 

einfühlsame Biographie Solowjoffs mit dem 

Untertitel Wladimir Solowjow, der Denker Euro-

pas, womit eben auch jenes kulturelle Europa 

gemeint ist, dem Russland angehört. Peter Nor-

mann Waage: Der unsichtbare Kontinent, Verlag 

Freies Geistesleben, Stuttgart 1988.



60Heinz Mosmann   |   Kunst als Brücke und Ort der Begegnung



61 Heinz Mosmann   |   Kunst als Brücke und Ort der Begegnung

che gedanklich zusammenführen, was ihn befähigte, Begriffe wie «kosmische 
All-Einheit», «Trinität» oder «Christi Auferstehung» mit Leben zu füllen. «Von 
diesen Dingen so zu reden wie Solowjoff redet, dazu fehlen den west- und 
mitteleuropäischen Denkern heute überhaupt alle Begriffsmöglichkeiten», 
schrieb Rudolf Steiner dazu.26 Wo dem Philosophen diese lebendige Begriffs-
kunst nicht genügte, um seine tiefsten geistigen Erfahrungen auszudrücken, 
kleidete er sie oftmals auch in dichterische Imaginationen.

Im Mitvollzug dieses lebendigen Denkens kann man allerdings auch bemer-
ken, dass es sich im Innersten auf empfundene Glaubens-«Evidenzen» grün-
det, die nicht bis zum letzten erkenntnistheoretischen Zweifel durchlichtet 
sind, wie es die gegenwärtige Entwicklung der Bewusstseinsseele fordert. Die-
ses ungeklärte Element seiner Philosophie wird Solowjoff gegen Ende seines 
Lebens bewusst und er sucht einen neuen Erkenntnisansatz, indem er alles 
über Bord wirft, was ihm bisher selbstverständlich war  – einschließlich der 
vermeintlichen Evidenz eines «substantiellen Ich». In einem gedanklichen 
«Reinigungsprozess», einer Art phänomenologischer Reduktion, sondert er 
aus dem Denken alles aus, was ihm bislang selbstverständlicher empirischer 
oder begrifflicher Inhalt des «Ich» war, und legt dabei die reine Willensinten-
tion des Denkakts frei, die er als «замысел (samysel)» bezeichnet, was wörtlich 
«hinter dem Gedanken» heißt und etwa mit «Idee» und «Vorhaben» zugleich 
übersetzt werden kann. Verkürzt ausgedrückt: Das begriffliche Suchen nach 
der Wahrheit verwandelt sich durch Konzentration auf den reinen Denkwil-
len in bewusstes Erleben der einbildenden Tätigkeit des Geistes. Diese «phä-
nomenologische Wesensschau» ist in Solowjoffs Selbstverständnis keine phi-
losophische Abstraktion wie in der westlichen Philosophie, sondern Erleben 
einer geistigen Wirklichkeit durch den sich liebevoll dem Wesen der Wahrheit 
hingebenden Willen.27 

«Der Hegelianismus ist grandios», konstatiert er aus dieser neuen Perspek-
tive, «aber nicht als großer Strom lebendigen Wassers, der uns zum Ozean tra-
gen könnte, sondern als ungewöhnlich hohe Fontäne, die, je höher sie steigt, 
mit um so größerer Wucht zu ihrem begrenzten Reservoir – der empirischen 
Wirklichkeit – zurückfällt.»28 Vergleichbar urteilt Steiner über den von ihm 
hochgeschätzten Philosophen Hegel, der den Inhalt des Denkens «nur in einer 
solchen Gestalt zu halten vermochte, dass das Denken nicht zum lebendigen 
Anfangsglied in einem geistigen Erkenntnisvorgang werden konnte, der sich 
die übersinnliche Welt erschließt».29 Und mit dem Blick auf Solowjoff: «Wenn 
man auf der einen Seite sagen muss, dass Hegel auf philosophischem Gebiete 
eine reifste Frucht darstellt, etwas, was als reifste philosophische Frucht aus 
der Bewusstseinsseele herausgeboren ist, so ist auf der anderen Seite diese Phi-
losophie Solowjoffs der Keim in der Bewusstseinsseele für die Philosophie des 
Geistselbst, das in der sechsten Kulturperiode eingegliedert wird.»30

Seine philosophiegeschichtlichen Betrachtungen in Die Rätsel der Philoso-
phie beschließt Steiner mit einem «skizzenhaft dargestellten Ausblick auf eine 
Anthroposophie», worin es heißt: «Die Philosophie führt durch ihre eigenen 
Wege zu der Erkenntnis, dass sie von der Betrachtung zu einem Erleben schrei-
ten müsse der Welt, die sie sucht.»31 Dies werde ermöglicht durch eine un-
begrenzte Steigerung der Seelenfähigkeiten der Aufmerksamkeit und der «lie-
bevollen Hingabe an das von der Seele Erlebte».32 Während es dem aus der Welt 
Hegels kommenden Denken somit obliegt, zum Erleben des Geistes zu kom-
men, wendet sich das lebendige Denken des russischen Philosophen Solowjoff 
der kristallklaren Begrifflichkeit westlicher Rationalität zu, um das intuitiv 
Erlebte in das Licht des wachen, klaren Bewusstseins zu heben. Die Denkwege 

William Turner, Coastal View at Sunset 

(Küstenlandschaft bei Sonnenuntergang),

um 1835/40

Aquarell und Deckfarben, Spuren blauer 

Kreide, 13,8 × 19 cm

Foto: akg-images

26	 Rudolf Steiner: «Wladimir Solowjoff, ein Vermitt-

ler zwischen West und Ost», in: Der Goethe-

anumgedanke inmitten der Kulturkrisis der 

Gegenwart, GA 36, Dornach 2014.

27	 Dies kann hier nur angedeutet werden; siehe 

dazu: Heinz Mosmann: Wladimir Solowjoff und 

die werdende Vernunft der Wahrheit. Keime zu 

einer Philosophie des Geistselbst, Verlag Freies 

Geistesleben, Stuttgart 1984.

28	 Deutsche Gesamtausgabe der Werke von Wladi-

mir Solowjew (DG), Band 7, Freiburg 1953, S. 102.

29	 Rudolf Steiner: «Die Geisteswissenschaft als An-

throposophie und die zeitgenössische Erkennt-

nistheorie», in: Philosophie und Anthroposophie, 

GA 35, S. 326, Dornach 1965.

30	 Rudolf Steiner: Die Mission einzelner Volkssee-

len im Zusammenhang mit der germanisch-nor-

dischen Mythologie, Vortrag vom 16. 6. 1910 in 

Kristiana (Oslo), GA 121, Dornach 1950, S. 194.

31	 Rudolf Steiner: Die Rätsel der Philosophie, GA 18, 

Dornach 1974, Zweiter Band, S. 249.

32	 Ebd., S. 235.



62Heinz Mosmann   |   Kunst als Brücke und Ort der Begegnung

Steiners und Solowjoffs begegnen sich, wo sich das reine Denken in gesteiger-
ter Aufmerksamkeit als Wille erlebt und mit der künstlerischen Produktivität 
des Geistes identisch wird. Im Hinblick auf seine Philosophie der Freiheit als 
«Begriffskunst» erläutert Steiner den angehenden jungen Pädagogen im «Päd-
agogischen Jugendkurs»: «In dem Augenblick, wo das reine Denken als Wille 
erlebt wird, ist der Mensch in künstlerischer Verfassung. Und diese [!] künstle-
rische Verfassung ist es auch, die der heutige Pädagoge braucht, um die Jugend 
zu leiten […].»33

Brücken zu neuer Gemeinschaft
In der künstlerischen Verfassung der Seele und im Kunstschaffen sah Solo-
wjoff das «Bindeglied zwischen der Schönheit der Natur und der des zukünf-
tigen Lebens».34 Die Kraft, die im Kunstschaffen in die Wirklichkeit eintaucht, 
um sie von innen her zu vergeistigen, ist die individuelle Liebe, «jene Liebe, die 
sich auf das wahre Wesen des geliebten Gegenstandes bezieht […]. Im Gefühl 
der Liebe, das meinen Egoismus aufhebt, empfinde ich auf intensivste Weise 
in meinem Innern dieselbe göttliche Kraft, die außerhalb von mir sich extensiv 
im Erschaffen der natürlichen Schönheit äußert.»35 Daher darf die Kunst nicht 
nur in der Einbildung existieren, sondern muss «unser tatsächliches Leben ver-
geistigen, wesensverwandeln».36 Das bedeutet auch, dass sie nicht auf den Kreis 
der herkömmlichen Künste beschränkt bleibt, sondern universalen Charakter 
für das Denken und Handeln des Menschen annimmt, vielleicht «in einer völ-
lig neuen Tätigkeitssphäre».

In diesen letzten Sätzen seiner Fragment gebliebenen Ästhetik deutet So-
lowjoff an, dass die Kunst auch im Sozialen ihr Betätigungsfeld hat. Sophia ist 
nicht nur Inspiratorin für Weisheit und Schönheit, sie ist auch das gemein-
schaftsstiftende Geistwesen, als welches sie in der russischen Geschichte seit 
jeher empfunden wurde, was auch in den zahlreichen Sophienkathedralen zum 
Ausdruck kommt. Im religiösen Empfinden bereitet sie das Erscheinen des Auf-
erstandenen als des eigentlichen Friedensstifters vor. In Solowjoffs letztem grö-
ßeren Werk, einer apokalyptischen Vision vom Antichrist, erscheint Sophia als 
Helferin im Menschheitsdrama, im Geisteskampf um die Seele des Menschen. 
Im letzten Akt dieses Kampfes gegen den Antichrist wird sie zur Führerin der 
vereinigten Christenheit, indem sie die Nacht erleuchtet – im Bild der Johan-
nes-Offenbarung als das «Weib, mit der Sonne bekleidet, und den Mond unter 
ihren Füßen, und auf ihrem Haupt eine Krone von zwölf Sternen».37

Auch hier kann man eine innere Verwandtschaft mit dem Denken Rudolf 
Steiners erkennen, der zwei Jahrzehnte später, in den Weihnachtsvorträgen 
von 1920, ebenfalls das Wesen Sophia thematisiert, indem er an die altägyp-
tische Isis-Wesenheit anknüpft. «Nicht dadurch, dass von außen allein etwas 
eintritt, wird der Christus im Laufe des 20. Jahrhunderts wieder erscheinen in 
seiner Geistgestalt, sondern dadurch, dass die Menschen jene Kraft finden, die 
durch die heilige Sophia repräsentiert wird.»38 Er konkretisiert dann im folgen-
den Vortrag dieses «Finden der neuen Isis, der göttlichen Sophia» auf sozialem 
Feld, indem er in Anlehnung an das dreigliedrige Menschenbild die Idee der 
Dreigliederung des sozialen Organismus als aus dem freien Geist geschaffe-
nes «Neugebilde» charakterisiert, das an der jetzigen «Zeitenwende» entstehen 
müsse, nachdem die «großen Konflikte» und Katastrophen die Erde schon «in 
ein Kulturtrümmerfeld verwandelt» haben. Komme dieser Neueinschlag aus 
dem Geiste nicht, werde der alte Staat «zerbersten» und es werden in Ost und 
West luziferisch-ahrimanische Gebilde entstehen, die dann «Fetzen des Staats-
gebildes nach sich ziehen».

33	 Rudolf Steiner: Geistige Wirkenskräfte im Zusam-

menleben von alter und junger Generation, Vor-

trag vom 12. 10. 1922, GA 217, Dornach 1988.

34	 DG, ebd., S. 182. Die Ähnlichkeiten zwischen Solo-

wjoffs Sophia-Erfahrungen und Goethes Märchen 

von der grünen Schlange und der schönen Lilie 

sind auffallend. Siehe auch: Sergej O. Prokofieff: 

Die geistigen Quellen Osteuropas und die künfti-

gen Mysterien des Heiligen Gral, Dornach 1995.

35	 DG, ebd., S. 344 ff.

36	 DG, ebd., S. 188 f.

37	 Drei Gespräche über Krieg, Fortschritt und das Ende 

der Weltgeschichte mit Einschluss einer kurzen Er-

zählung vom Antichrist, DG, ebd., Band 8, S. 291.

38	 Rudolf Steiner: Die Brücke zwischen der Weltgeis-

tigkeit und dem Physischen des Menschen, Vorträ-

ge vom 24. und 25. 12. 1920, GA 202, Dornach 1993.



63 Heinz Mosmann   |   Kunst als Brücke und Ort der Begegnung

Zum Verständnis dessen, was die aus dem freien Geist geschöpfte Idee der 
sozialen Dreigliederung dem Wesen nach ist, sind lebendige Denkformen nö-
tig, wie sie anhand der philosophischen Werke Solowjoffs entwickelt und er-
übt werden können. In diese Richtung weist Rudolf Steiner, wenn er in der 
Einleitung zu einer deutschen Übersetzung von Solowjoffs Zwölf Vorlesungen 
über das Gottmenschentum schreibt: «Man muss daran denken, wie sich das Den-
ken des Ostens und des Westens gegenseitig befruchten können und wie ein 
Höheres gegenüber beiden aus dieser Befruchtung werden kann […]. Solowjoff 
als der Mann des Ostens spricht in Begriffen, die beweglicher, lebendiger sind 
als die eines Denkers des Westens sein können. Aber er weist zugleich den Weg 
zur größeren Gedankenbeweglichkeit hin. Denn er ist moderner Philosoph, 
aber zugleich Weiser nach vorzeitlichen Begriffen.»39 –

Den beiden Aufsätzen seiner philosophischen Ästhetik Die Schönheit in der 
Natur und Die Schönheit in der Kunst stellt Solowjoff einen auf Dostojewskij 
zurückgehenden Gedanken voran: «Die Schönheit wird die Welt retten.» Dos-
tojewskij war immer wieder nach Dresden gereist, um Raphaels Sixtinische Ma-
donna zu besuchen, vor der er stundenlang verweilte. So versorgte er seine kör-
perlich und seelisch gebrechliche Konstitution mit heilsamen Lebenskräften. 
Das geisterfüllte Menschenbild der das Gotteskind tragenden Maria-Sophia 
ruft im Betrachter die schöpferische Heilkraft hervor, den kranken Leib und 
die gekränkte Seele immer wieder aufzurichten. Nach Pasternak geht es der 
Kunst vor allem um das Bild des Menschen, denn «das Bild des Menschen ist 
mehr als der Mensch»40.

Vertiefen wir uns in die Pilgerfahrt des großen russischen Schriftstellers 
zu Raphaels Sixtinischer Madonna nach Deutschland und verstehen wir sie als 
symptomatisch für das Bedürfnis nach Austausch zwischen den Kulturen und 
Völkern, über alles «Wolfsgeheul» und alle politischen Konflikte hinweg. Wir 
können an den dargestellten Beispielen, die sich beliebig vermehren ließen, 
erkennen, wie russische Künstler auf der Suche nach dem wahren, geistigen 
Menschenbild sind. Wir sehen, wie der spirituelle Denker und «Begriffskünst-
ler» Solowjoff, nachdem er die gesamte europäische Philosophie durchwandert 
hat, für das menschliche Ich einen neuen, einen geistigen Inhalt sucht. Welches 
Menschenbild, welchen «Individualismus» kann der Westen solchem Suchen 
entgegenbringen? Können wir uns, im Sinne von Franz Marc, «menschlich 
verständlich machen» und damit die Voraussetzung für Frieden zwischen den 
Völkern schaffen?

Im Dezember 1992, nach dem Zusammenbruch des Kommunismus im Os-
ten, schrieb Taja Gut in der Zeitschrift die Drei: «Eine wirkliche Begegnung ist 
jetzt […] überfällig. Es hängt vieles davon ab, ob wir, als die Menschen, die wir 
sind, Russland so entgegenzutreten vermögen, dass es am Individuum nicht 
nur die nackte Fratze egoistischer Gier erblicken muss, – ob wir zugleich offen 
genug sind für den Reichtum, den es zu geben hat […].» Gemeint ist hier natür-
lich nicht der wirtschaftliche Reichtum an Bodenschätzen, den die Politik bis-
her vorwiegend im Auge hatte, sondern der geistig-kulturelle Reichtum. Nur 
der kann Frieden schaffen für eine zukünftige Gemeinschaft freier Menschen.

Heinz Mosmann studierte Slawistik und Ge-

schichte in Tübingen. Er besuchte das Anthro-

posophische Studienseminar und das Wal-

dorflehrerseminar in Stuttgart. Ab 1984 unter-

richtete er an der Freien Waldorfschule Heil-

bronn die Fächer Geschichte, Deutsch, Kunst-

geschichte und Computertechnologie. Neben 

dem Aufbau der Oberstufe leitete er verschie-

dene Projekte (Kunstreisen, Pädagogische 

Vierteljahresschrift Kursiv) und hielt zahlrei-

che Vorträge zu pädagogischen und kulturge-

schichtlichen Themen. Buchveröffentlichun-

gen: Wladimir Solowjoff und die werdende Ver-

nunft der Wahrheit (1984), Der Parzival Wolf-

rams von Eschenbach (2020). 

39	 In: Wladimir Solovjeff: Ausgewählte Werke,  

Band 3, Stuttgart 1921.

40	 Boris Pasternak: Luftwege, ebd.



64

Im Anschluss an Rudolf Steiners Äußerungen zur geistigen Zukunft Russlands 
und den gewaltigen Hindernissen, die dem entgegenstehen1, kommen hier nun 
drei Schriftsteller aus einer Generation zu Wort, die im Zweiten Weltkrieg 
gegeneinander gekämpft haben: Lew Kopelew und Alexander Solschenizyn 
auf sowjetischer und Heinrich Böll auf deutscher Seite. Infolge dieser Erfah-
rungen wurde ihnen ein besseres gegenseitiges Verständnis von Russland und 
Deutschland auf verschiedene Art zu einem Lebensthema.  

Heinrich Böll (1917 Köln – 1985 Langenbroich/Eifel) und Lew Kopelew (1912 
Borodjanka bei Kiew  – 1997 Köln), die 23 Jahre zusammenwirken konnten, 
waren zu ihren Lebzeiten namhafte Autoren  – ersterer erhielt u. a. den No-
belpreis, Kopelew den Friedenspreis des Deutschen Buchhandels – sind aber 
heute nur noch wenig im Bewusstsein der Öffentlichkeit.

Alexander Solschenizyn (1918 Kislowodsk, Nord-Kaukasus – 2008 Moskau) 
gilt als der bedeutendste russische Prosaschriftsteller des 20. Jahrhunderts und 
gleichzeitig als mutiger Einzelkämpfer gegen das sowjetische System, so dass 
der Schriftsteller Viktor Jerofejew (*1947) nach dessen Tod schrieb: Solscheni-
zyn ist der «mutigste Schriftsteller in der gesamten Geschichte Russlands», er 
hat «allein gegen das sowjetische Imperium gekämpft» und letztlich gesiegt.2    
Im Folgenden wird zuerst das gemeinsame Wirken von Böll und Kopelew dar-
gestellt, anschließend kommt Solschenizyn zu Wort, der mit beiden auf ver-
schiedene Art verbunden war.

Das Zwillingsgestirn Heinrich Böll und Lew Kopelew
Mit Böll und Kopelew hatte sich seit ihrer ersten persönlichen Begegnung 
in Moskau 1962 ein «Zwillingsgestirn» gefunden, das sich vielschichtig und 
intensiv für eine Verbindung der russischen und deutschen Kultur eingesetzt 
hat. Als Sohn russisch-jüdischer Eltern wurde Kopelew von deutschen Kinder-
mädchen aufgezogen und so schon früh mit der deutschen Sprache vertraut. 
In seinen 20er Jahren idealistischer Kommunist, ab 1941 Frontkämpfer gegen 
die Hitler-Armee, war er nach dem Krieg neun Jahre GULAG-Häftling in einer 
Scharaschka3, u. a. zusammen mit Alexander Solschenizyn. Seit den 1950er Jah-
ren wirkte er als renommierter Germanist in Moskau. 

Im Rahmen eines Kulturaustauschs zwischen der BRD und der Sowjetuni-
on war Böll im Herbst 1962 nach Moskau gereist und wurde am Flughafen 
von Kopelew begrüßt. Bis 1979 folgten weitere sechs Reisen in die Sowjetuni-
on, durch die Kopelew zum nahen Freund, wichtigen Helfer und Vermittler 
zu Russland wurde. Sie führten eine ausgedehnte Korrespondenz mit knapp 
250 Briefen, Telegrammen und Notizen, welche z. T. per Post, aber auch durch 
Kuriere und Diplomaten an die Empfänger gelangten.4 Gleich im ersten Brief 
vom 21. November 1962 berichtet Kopelew von der Veröffentlichung einer Er-
zählung «meines Freundes [Solschenizyn. Es handelt sich um: Ein Tag im Leben 
des Iwan Denissowitsch], der, obwohl er das erste Mal im Druck erscheint, mit 
diesem ersten ‹Wurf› die höchsten Spitzen der bisher erreichten Leistungen 
unserer Prosa überboten hat.»5 Man kam sich schnell nahe, tauschte sich über 
Kulturelles, Politisches und Privates aus, und immer wieder sandte Böll auf 
Bitten Kopelews lebenswichtige Medikamente nach Moskau, die dort nicht 

1	 S. STIL Johanni 2022, S. 80 ff. und Michaeli 2022, 

S. 59 ff.

2	 In: Die Welt, 4. August 2008.

3	 Scharaschka: Sonderlager für herausragende Wis-

senschaftler und Intellektuelle, die dort bestimm-

te Forschungsaufgaben bekamen.

4	 Briefwechsel Heinrich Böll – Lew Kopelew, Hg. Els-

beth Zylla, Göttingen 2011. Zitate im Folgenden 

unter: Briefwechsel.

5	 Briefwechsel, S. 43.

LEW KOPELEW, HEINRICH BÖLL UND  
ALEXANDER SOLSCHENIZYN – 
IHR EINSATZ UND IHRE WORTE ZU EINER BESSEREN  
VERSTÄNDIGUNG ZWISCHEN DEUTSCHLAND UND RUSSLAND 
MICHAEL KURTZ

Lew Kopelew und Heinrich Böll 1980 in Köln

Foto: dpa-Bildarchiv



65 Michael Kurtz   |   Lew Kopelew, Heinrich Böll und Alexander Solschenizyn

erhältlich waren. Auch die Frauen Annemarie Böll (1910 – 2004) und Raissa Or-
lowa-Kopelew (1918 – 1989) waren am Briefwechsel beteiligt.

Der kraftvolle und zumeist cholerisch agierende Kopelew  verstritt sich nicht 
selten mit Kollegen, was Böll zu humorvollen Bemerkungen wie «Grüss auch 
die von mir, mit denen Du verkracht bist ...»6 veranlasste. Thema ihrer Briefe 
wurde auch Bölls Einsatz für Solschenizyn, den er 1972 in Moskau kennenge-
lernt hatte und der nach seiner Verhaftung und der darauf folgenden Ausbür-
gerung im Februar 1974 seine ersten zwei Tage in Freiheit in Bölls Landhaus in 
der Eifel verbrachte – damals eine Welt-Sensation. Es war für Böll nicht leicht, 
dem «Westler» Kopelew ein Verständnis für den «Slawophilen» Solschenizyn 
zu vermitteln. Denn seit dem 19. Jahrhundert existierte in Russland ein oft un-
überbrückbarer Gegensatz zwischen den «Westlern», denen eine Verbindung 
zu Mitteleuropa wichtig war, und den «Slawophilen» mit ihrem Blick auf das 
Russland vor Peter dem Großen (1672 – 1725), d. h. auf einen vom Westen un-
abhängigen Weg. 

Durch Vermittlung Kopelews lernte Böll zahlreiche Schriftsteller, Maler, 
Literaturwissenschaftler und Kulturpersönlichkeiten in Russland kennen. So 
empfing Anna Achmatowa (1889 – 1966) im Sommer 1965 Böll und seine Fami-
lie in ihrer Datscha in Komarowa am Finnischen Meerbusen. Zu Anfang stock-
te die Verständigung – denn die Dichterin sprach zu den Gästen Französisch, 
Böll Englisch – doch schnell griff Kopelew als Übersetzer ein und eine ver-
trauliche Atmosphäre geistigen Austauschs entstand. Am Ende küsste Böll ihre 
Hand – was sonst nie seine Art war, und sagte, er sei froh und stolz, das «wahre 
Oberhaupt der russischen Literatur kennengelernt zu haben.»7 Und Kopelew 
schrieb bald: «Anna Andrejewna Achmatowa lässt Euch sehr herzlich grüßen. 
Sie sagte neulich zu einer Freundin, dass der Besuch der Familie Böll für sie der 
angenehmste von allen ausländischen Besuchen war.»8

Kopelews Leben in Moskau war nicht leicht. Schon 1968 wurde er wegen 
seines Eintretens für Dissidenten, damals insbesondere für Solschenizyn, aus 
der Kommunistischen Partei ausgeschlossen und verlor dadurch seinen Ar-
beitsplatz am Moskauer Institut für Kunstgeschichte. Dennoch war während 
der 1960er und 1970er Jahre die Moskauer Kopelew-Wohnung ein Zentrum 
freien Denkens9, wenn auch über das Telefon Morddrohungen kamen und 
bald darauf der Telefonanschluss abgestellt wurde.

Weitgehend unbekannt sind bis heute Bölls Einsatz und hohe Wertschätzung 
für Fjodor Dostojewskij (1821 – 1881) sowie Lew Tolstoi (1828 – 1910), die gro-
ßen russischen Roman-Schriftsteller des 19. Jahrhunderts. Bereits in jungen 
Jahren war er von Dostojewskij fasziniert gewesen: «Ein Kind noch, kaum ein 
Knabe, las ich […] Dostojewskij. Ich warf mittags die Schultasche in eine Ecke 
und verkroch mich. […] Zuerst las ich den ‹Raskolnikow›; und in rasender Eile 
las ich sie alle hintereinander.»10

Schon 1957 hatte Kopelew als Vorwort zur Übersetzung von Böllls Roman 
Und sagte kein einziges Wort einen Text Auf der Suche nach Wahrheit und Hoff-
nung verfasst, in welchem er auf die geistige und literarische Verwandtschaft 
zwischen Böll und Dostojewskij hinwies. Er sprach von einer «leidenschaftlich 
besorgten Anteilnahme an seinen Helden» und einem «außergewöhnlichen 
Verständnis für menschliches Leiden» bei beiden.11

Der frühe und tiefe Eindruck Dostojewskijs auf Böll blieb für diesen nicht 
ohne Folgen. Am 6. August 1966 schrieb er an Kopelew aus Irland: «Ich lese ihn 
noch einmal ganz! – jetzt – hier».12 Denn er verfasste gerade für die ARD-Fern-
sehserie Der Dichter und seine Stadt das Drehbuch zu Fjodor M. Dostojewskij und 

Heinrich Böll bei einer Autogramm

stunde in Moskau 1962

Foto: Archiv Henry Glade

6	 Briefwechsel, S. 154. 

7	 In: Lew Kopelew / Raissa Orlowa: Wir lebten in  

Moskau, Hamburg / München 1987, S. 197.

8	 Briefwechsel S. 71.

9	 Reinhard Meier: Lew Kopelew. Humanist und Welt-

bürger, Darmstadt 2017, u. a. S. 154 ff.

10	 Jochen Schubert: Heinrich Böll, Darmstadt 2017, 

S. 32. 

11	 Heinrich Böll in der Sowjetunion (1952 – 1979), Hg. 

von Peter Bruhn u. Henry Glade, Berlin 1980, S. 19 

u. 99 (Bibl. Nr. 103). 

12	 Briefwechsel, S. 81.



66Michael Kurtz   |   Lew Kopelew, Heinrich Böll und Alexander Solschenizyn

Petersburg13. Im Herbst 1966 reiste er nach Leningrad, um mit Hilfe Kopelews 
vor Ort zu recherchieren. Im Drehbuch wechseln Originalzitate Dostojewskijs 
mit Kommentaren und Ortsbeschreibungen; Dostojewskijs einziger Enkel 
kommt kurz zu Wort – und am Ende spricht der in Leningrad aufgewachse-
ne Dichter Joseph Brodsky (1940 – 1996). Am 15. Mai 1969 wurde der Film mit 
drei Wochen Verspätung gesendet, denn die sowjetische Staatliche Film- und 
Fernsehagentur «Novosti» hatte als Mitproduzent gegen verschiedene Szenen 
Einspruch erhoben, welche Leningrad «unvorteilhaft darstellten». – Das wurde 
noch aus dem Weg geräumt. 

Für Tolstoi, dessen berühmtes Landgut Jasnaja Poljana Böll schon 1965 
besucht hatte, wurde er Anfang der 1970er Jahre zweimal tätig: Zum einen 
verfasste er zu Tolstois Monumental-Roman Krieg und Frieden einen «Annä-
herungsversuch» als Nachwort zur Übersetzung von Werner Bergengruen 
(1892 – 1964)14, in welchem er vielschichtig auf den Roman, seinen Bezug zur 
Vergangenheit und Gegenwart wie auch auf volkspsychologische Aspekte ein-
geht. In diesem Zusammenhang schreibt er an Kopelew (12. Mai 1970), er lese 
das Werk nun zum vierten Mal und stelle fest, dass sein Versuch eines Nach-
worts damit vergleichbar sei, wenn «ich ungefähr mit Halbschuhen und But-
terbroten in der Tasche eine Mount Everest Besteigung unternehmen will.»15 
Aus seiner Wertschätzung für Tolstois soziales Engagement bearbeitete Böll 
wenig später dessen unvollendetes Drama Und das Licht scheint in der Finsternis 
für eine 2½ stündige Theater-Aufführung. Sein Engagement erklärt er Kope-
lew gegenüber mit den Worten: «… der Gedanke des Stücks – kein Privateigen-
tum, kein Wehrdienst – ist so wahnsinnig aktuell, hier wie überall, dass ich gut 
fand, mich dranzugeben»16. Die deutsche Uraufführung von Bölls Bearbeitung 
fand am 16. 05. 1971 im Kölner Schauspielhaus unter der Regie des Rumänen 
David Esrig (*1935) statt.

In der Sowjetunion gehörte Heinrich Böll seit Mitte der 1950er Jahre – nach 
Ernest Hemingway (1899 – 1961) – zu den populärsten ausländischen Autoren 
mit Buchauflagen von 150.000 Exemplaren. Ein besonderer Erfolg wurde An-
sichten eines Clowns (1963) – [russischer Titel: Mit den Augen eines Clowns] mit 
einer Auflage von 300.000 Exemplaren. Das Werk wurde mehrfach für Lesun-
gen bearbeitet und auch dramatisiert. So erstellte der beliebte Schauspieler 
Gennadij Bortnikow (1939 – 2007) eine dramatisch-pantomimische Fassung für 
das Staatliche akademische Mossowjet-Theater, die großen Erfolg hatte und 
zehn Jahre im Repertoire blieb. Bortnikow in der Hauptrolle des Clowns  – 
leuchtend blaue Hose, grellroter Pullover und Samtjacket – betritt die Bühne 
vom rückwärtigen Zuschauerraum her und schreitet den Hauptgang herunter, 
von einem Trommelwirbel der Jazzcombo links vom Proszenium begleitet, tät-
schelt hier und da einen Kopf im Parkett und nimmt Blumen entgegen; sein 
Gefolge von sechs «Unterclowns» kommt dazu, und das Stück, in seiner Mi-
schung aus Pantomime und Theater-Szenen beginnt.17 Im März 1970 erfreuten 
sich Böll und Kopelew zusammen an der bunten, humorvollen Bühnenfassung 
des Romans. 

Doch seit 1973 war der staatlich gelenkte Literaturbetrieb der Sowjetuni-
on Böll gegenüber kritisch geworden, nachdem dieser sich als internationaler 
PEN-Vorsitzender öffentlich gegen Folter und Haft von Schriftstellern in ver-
schiedenen Ländern gewandt hatte und sich auch für die Freilassung in der 
Sowjetunion inhaftierter Literaten einsetzte. Die Folge war: keine Veröffent-
lichungen seiner neuen Bücher bzw. Neuauflagen der bisher erschienenen.

Während seiner letzten Reise in die Sowjetunion im Sommer 1979 führte 
der damalige Moskauer ARD-Korrespondent Klaus Bednarz (1942 – 2015) ein 

13	 Heinrich Böll: Rom auf den ersten Blick, München 

1991, S. 183 – 202.

14	 Briefwechsel, S. 145. Das Nachwort findet sich 

unter dem Titel «Annäherungsversuch» in: Krieg 

und Frieden, Übersetzung Werner Bergengruen, 

2 Bände, München 1970, S. 1563 – 1581.

15	 Briefwechsel, S. 165.

16	 Briefwechsel, S. 157.

17	 Heinrich Böll in der Sowjetunion 1952 – 1979, Hg.: Pe-

ter Bruhn / Henry Glade, Berlin 1980, S. 25 ff. 



67 Michael Kurtz   |   Lew Kopelew, Heinrich Böll und Alexander Solschenizyn

Fernsehgespräch zwischen Böll und Kopelew zum Thema: «Warum haben wir 
aufeinander geschossen?»18, das in Deutschland Aufsehen erregte, denn hier 
sprachen zwei ehemalige «Feinde» miteinander, die nun ein gegenseitiges Ver-
stehen ihrer Kulturen zu vermitteln suchten.19

Endlich – nach jahrelangen Bemühungen, erhielten die Kopelews eine Be-
suchserlaubnis für die BRD und kamen am 12. November 1980 am Frankfurter 
Flughafen an. Noch bei der letzten Zollkontrolle seines Gepäcks in Moskau 
waren Kopelew ein Gedichtband Puschkins von 1974 sowie eine Schachtel mit 
russischer Erde abgenommen worden. Nur gut zwei Monate später teilte die 
sowjetische Botschaft in Bonn den Kopelews mit, dass ihnen die sowjetische 
Staatsbügerschaft entzogen sei. So ließen sie sich – gegen ihre ursprünglichen 
Intentionen, weiterhin in Moskau zu leben – nun in Köln nieder, und Kopelew 
begann ein neues Leben mit vielen Vorträgen und Veröffentlichungen. 

Unerwartet verstarb Heinrich Böll am 16. Juli 1985 – im selben Jahr als Mi-
chail Gorbatschow (1931 – 2022) neuer Generalsekretär der Sowjetunion wur-
de und das Land durch seine «Perestroika» nach Westen öffnete. Durch seine 
Wahlverwandtschaft zu Russland und seinen Einsatz für die russische Kultur 
hat Böll – auch mit Hilfe Lew Kopelews, die Grundlage für eine bessere Ver-
ständigung zwischen der BRD und der Sowjetunion gelegt. Davon zeugt auch 
sein Gedicht mit russischen Motiven, das er «Für Alexander S. [Solschenizyn] 
zum 65. Geburtstag» verfasste:

Heinrich Böll empfängt Alexander Solschenizyn  

am 13. Februar 1974

Foto: Archiv Jupp Darchinger

Moskau, 26. Juli 1997 – Klaus Bednarz,  

Heinrich Böll und Lew Kopelew

Foto: Archiv Klaus Bednarz

18	 Klaus Bednarz: Mein Moskau, Hamburg 1985.

19	 Ausführlich hierzu s. ebd. S. 142 – 47.



68Michael Kurtz   |   Lew Kopelew, Heinrich Böll und Alexander Solschenizyn

heimatverloren 
heimatvertrieben
nicht heimatlos in der Sprache
kein fremder Wald 
ersetzt das tiefe Herz der russischen Wälder 
wo alle Zeiten gesammelt 
aufeinander treffen
keine Ikone
ersetzt das ewig wärmende Christus
erbarme dich unser
unter Kopftüchern
in Kerzenlicht gemurmelt
erbarmen wir uns derer
die wir verirrt glauben
auf holprigen Pilgerwegen
erbarmungslose Jahrhunderte
haben sie im Namen des Herrn gehetzt
über Stock Stein und Dornen
ihre Füße sind wund
ihr Mund ist trocken
ihr Magen murmelt
Erbarme dich meiner
der Strenge ist ihnen genug geworden
und wieder einmal die Knute
im Namen des Herrn
gestiefelte Herren gegen barfüßige Brüder
sie brauchen Salbe für ihre Füße
tröstendes Wasser
duftendes Brot
ihre einzige Heimat
ist der Hunger
nach Gerechtigkeit
gestiefelte Missionare werden sie nicht bekehren
wir beide sind doch aus Krieg
in Kriege hineingeboren
erbarmen wir uns ihrer20

Schwerpunkt von Kopelews weiterer Tätigkeit wurde nun ein bedeutendes 
Projekt an der Bergischen Universität / Gesamthochschule Wuppertal, in dem 
er unter dem Titel «West-östliche Spiegelungen» zum Thema «Russen und 
Russland aus deutscher Sicht» sowie «Deutsche und Deutschland aus russi-
scher Sicht» vom 10. bis zum 20. Jahrhundert Textbände mit verschiedenen Au-
toren herausgab.21 Er leitete das Projekt, das 2007 abgeschlossen wurde, bis zu 
seinem Tod 1997.22 Als ihm 1990 durch Gorbatschow seine Staatsbürgerschaft 
zurückgegeben wurde, entschied er sich – schweren Herzens, denn Russland 
war sein Land – in der BRD zu bleiben, um weiter an den «Spiegelungen» arbei-
ten zu können. Denn die Förderung von «vertieften und verfeinerten Kennt-
nissen» können nach Kopelews Überzeugung ein wesentlicher Beitrag für ein 
friedliches und gewaltfreies Zusammenleben der Nationen und ihren Kultu-
ren werden. Sein letzter Beitrag in diesem Projekt trägt den berechtigt nüch-
ternen Titel «Fragen bleiben».  

20	 Die Zeit, Hamburg, 38. Jg. Nr. 51 vom 16. Dezember 

1983, S. 45. 

21	 Ergänzt bis ins 20. Jahrhundert durch den Bochu-

mer Slawisten Karl Eimermacher.

22	 Lew Kopelews Wuppertaler Forschungsprojekt: 

https://www.kopelew-forum.de/das-wuppertaler-

projekt.aspx



69

Alexander Solschenizyn: «Deutsche und Russen brauchen einander,  
weil sie sich ergänzen.»23

Alexander Solschenizyns zentrale Lebensthemen waren Russlands Entwick-
lung zur Sowjet-Union24 und – nach deren Zusammenbruch – seine Gedanken 
zum weiteren Weg Russlands in die Zukunft.25

Wegen kritischer Äußerungen über Stalin (1879 – 1953) in einem Brief von 
der Front war er zu acht Jahren Lager verurteilt worden und wurde danach 
rehabilitiert. 1962 – nach einem längeren und schwierigen Prozess – erschien 
seine Erzählung Ein Tag im Leben des Iwan Denissowitsch (s. oben Kopelews ers-
ter Brief an Böll) in der Sowjetunion und erregte dort und bald weltweit große 
Erschütterung. Mutig forderte er die Aufhebung der Zensur und den Schutz 
der Schriftsteller vor interner Verleumdung und Verfolgung. Als ihm 1970 
der Nobelpreis verliehen wurde, spitzte sich die Situation zu. Nach dem Er-
scheinen seiner dokumentarisch-literarischen Aufarbeitung des sowjetischen 
Lagersystems in Der Archipel GULAG auf Russisch im Westen und in weiteren 
Sprachen – wurde er im Februar 1974 verhaftet, unfreiwillig in die BRD aus-
geflogen und zu Böll in sein Landhaus gebracht (siehe oben). 

Später lebte und arbeitete er 18 Jahre zurückgezogen im Nordwesten der 
USA in Vermont, bis er 1994 nach Russland zurückkehren konnte. Von Wladi-
wostok aus reiste er nun per Eisenbahn bis Moskau, um Land und Leute seiner 
Heimat nach dem gewaltigen Umbruch seit Ende der Sowjetunion zu erleben: 
«Ich bin fast 90 Tage gereist und habe jeden Tag vier oder fünf intensive Ge-
spräche geführt.» Gleichzeitig erlebte er, wie die Berührung mit seiner «Mut-
tererde» ihm «neue geistige Kraft» spendete.26 

Solschenizyns nun folgende Worte stammen aus zwei Gesprächen, 1987 in 
Vermont sowie 1994 in Moskau, mit Rudolf Augstein (1923 – 2002), dem Be-
gründer des Nachrichtenmagazin DER SPIEGEL, der ihm sowohl mit Ach-
tung wie auch gelegentlich mit der «spiegelüblichen» Provokation gegenüber-

Solschenizyn, der Heimkehrer

Foto: stern Hamburg

23	 Der Spiegel 44/1994, S. 157.

24	 In seinem unvollendet gebliebener Romanzyklus 

Das Rote Rad gestaltet er das vielschichtige Ge-

schehen dieser Jahre mit eingefügten Dokumen-

tationen. 

25	 Hierzu veröffentlichte er 1990 das Manifest Russ-

lands Weg aus der Krise, München 1990 sowie Die 

russische Frage am Ende des 20. Jahrhunderts, 

München 1994. 

26	 Der Spiegel 44/1994, S. 141.



70Michael Kurtz   |   Lew Kopelew, Heinrich Böll und Alexander Solschenizyn

tritt. Augstein war ein fast gleichaltriger Gesprächspartner, der ab 1942 am 
Zweiten Weltkrieg auf deutscher Seite teilgenommen hatte – u. a. als Kanonier 
und Funker im russischen Woronesch. Doch spannt Solschenizyn einen gro-
ßen Bogen, wenn er zum Verhältnis von Russland und Deutschland mit dem 
18. Jahrhundert beginnt. Es folgen Erster und Zweiter Weltkrieg; sowie ab-
schließende Worte zur Bedeutung der deutschen Kultur für Russland aus sei-
nem letzten Lebensjahr 2007. 

Zum 18. Jahrhundert: «Von den Deutschen haben wir immer viel übernom-
men, in unserem Staat und in unserer Volkswirtschaft haben sie eine ganz 
wichtige Rolle gespielt. Die Kolonisten, die im 18. Jahrhundert zu uns gekom-
men sind, haben ein gutes Leben geführt. […] Mein Onkel, der die deutschen 
Siedler am Kuban [Zufluss des Asowschen Meeres im nördlichen Kaukasus] 
kennengelernt hat, wusste viel Gutes von ihnen zu erzählen. Die Deutschen 
haben unsere Seele begriffen, unsere Kultur akzeptiert. Der deutsche und 
der russische Charakter sind eng verwandt.»27 Im Zentrum für Solschenizyn 
stehen aber die beiden Weltkriege, als Russen und Deutsche gegeneinander 
kämpften, wobei er den Ersten Weltkrieg «die größte aller Tragödien» nennt:

«Dass im Ersten Weltkrieg Deutschland und Russland gegeneinander ge-
kämpft haben, halte ich für die größte aller Tragödien. […] Im Jahre 1917, als die 
Disziplin in der russischen Armee nachließ, haben sich die Russen mit offener 
Brust und Seele mit den Deutschen verbrüdert. Da gab es keinen Hass.» Im fol-
genden Satz lässt er einen anderen für sich sprechen: «Thomas Mann hat 1921 
im Vorwort zu einer russischen Anthologie gesagt: ‹Russland und Deutsch-
land müssen einander besser und besser kennen. Sie sollen Hand in Hand in 
die Zukunft gehen.› […] Und 1929, in seiner Nobelpreisrede, fand er keinen 
besseren Ausdruck für den Zustand in Deutschland, als dass dies ein geradezu 
‹russisches Leidenswirrsal› sei.» […] In keinem meiner Bücher werden Sie einen 
Ausdruck des Hasses gegen Deutschland finden. Ja, die deutsche Literatur und 
deutsche Musik hat auf mich und meine ganze Generation eine ungeheuer 
gute Wirkung ausgeübt.»28 

Das Resümee, das Solschenizyn dann aus dem Ersten und Zweiten Welt-
krieg zieht, kann man wiederum «eine Tragödie» für Russland nennen, die er 
wie folgt beschreibt: «Beide Kriege haben nicht nur die Deutschen verloren, 
sondern in gewisser Hinsicht die Russen. Im Ersten hat die Revolution un-
seren Sieg verhindert, im Zweiten Weltkrieg haben wiederum wir verloren, 
nicht auf dem Schlachtfeld, aber in unserer Gesellschaft. Wir zählen 31 Mil-
lionen Opfer. Stalins Herrschaft wurde bestätigt, das flache Land entvölkert.» 
Daraus ergibt sich aber, dass wir «die ganzen drei Jahrhunderte unserer Be-
ziehung aufarbeiten.» müssen. «Die Lehre kann nur sein, dass Deutsche und 
Russen einander brauchen, weil sie sich ergänzen.»29 

Im Jahr 2007, am Ende seines Lebens, spricht Solschenizyn, der Goethe, 
Schiller und Heine im Original gelesen hat, über seine Hoffnung, dass Deutsch-
land eine Art Brücke zwischen Russland und dem Rest der Welt sein könnte 
und spricht so etwas Zukünftiges an: «Deutschland und Russland fühlen sich 
gegenseitig zueinander hingezogen, worin ich schon eine Art Vorherbestim-
mung sehe – sonst hätte dieses Verhältnis nicht zwei wahnsinnige Weltkriege 
überstanden. Meine Kinder- und Jugendjahre waren geprägt von Schiller und 
Goethe. Später hat mich Schelling begeistert. Die großartige deutsche Musik 
ist für mich von unschätzbarem Wert. Ich kann mir mein Leben ohne Bach, 
Beethoven und Schubert nicht vorstellen.»30 [2007]  

15 Jahre nach diesen Worten ließ Wladimir Putin (*1952) russische Trup-
pen im Nordosten der Ukraine einmarschieren und begann einen Krieg, der 

27	 Der Spiegel 44/1994, S. 155.

28	 Der Spiegel 44/1987, S. 245.

29	 Der Spiegel 44/1994, S. 157.

30	 Der Spiegel 30/2007, S. 102. (Gespräch mit den Re-

dakteuren Christian Neef und Matthias Schepp).



71

bis heute andauert. Zwar können dieser Krieg und seine vielschichtige Vor-
geschichte hier nicht thematisiert werden. Doch wird deutlich, dass knapp 
40 Jahre nach Gorbatschows Perestroika in Russland immer noch vergangene 
Mentalität und Strukturen der Sowjetunion, wenn vielleicht auch in abgemil-
derter Form, existieren. Fragen aber ruft hervor, warum sich die USA in diesem 
Krieg engagieren. So hatte der US-Verteidigungsminister Lloyd Austin (*1953) 
zum zweiten Mal Anfang 2023 Vertreter aus Nato- und Nicht-Nato-Ländern 
auf die zentrale US-Luftwaffenbasis in Ramstein (Rheinland-Pfalz) eingela-
den, um eine Ukraine-Waffenhilfe in Gang zu halten, darunter auch Deutsch-
land. Doch Waffenlieferungen werden niemals Frieden, sondern nur Zerstö-
rung bringen, was der Erste und Zweite Weltkrieg hinreichend gezeigt haben. 
Und Deutschland, von NATO-Generalsekretär Jens Stoltenberg (*1959), für die 
«deutsche Führungsrolle [im Einsatz gegen Putin] gelobt»31, steht gegenwärtig 
vor einer schwierigen Herausforderung. Eine fruchtbare Verbindung zwischen 
der russischen und deutschen Kultur im Sinne der hier dargestellten Autoren 
ist damit in weite Ferne gerückt. –

Alexander Solschenizyn

Foto: Archiv Wolfgang Kasack

Michael Kurtz war 28 Jahre Waldorfschullehrer in al-

len Klassenstufen. 2001 bis 2018 verantwortlicher Mit-

arbeiter Musik der SRMK am Goetheanum. Heraus-

geber des STIL von 2013 bis Johanni 2020. Zahlreiche 

Veröffentlichungen zur Musik, so 2015 Rudolf Steiner 

und die Musik. Biographisches – Geisteswissenschaftli-

che Forschung – Zukunftsimpulse. Bücher und Texte in 

verschiedenen Sprachen, u. a. Sofia Gubaidulina. Eine 

Biographie, auf Deutsch (2001), erweitert auf Ameri-

kanisch (2007), in Arbeit ist eine russische Ausgabe.

31	 FAZ, 2. Dezember 2022.



72

Mit dem Doppelkuppelbau des ersten Goetheanum hat Rudolf Steiner For-
men geschaffen, die an die Anschauung des Betrachters hohe Anforderungen 
stellen. Mit seinen Sockel-, Kapitell und Architravmotiven sieht er sich einer 
Fülle von Formen gegenüber, die allerdings nicht als Einzelformen ihre Be-
deutung haben, sondern durch Metamorphose miteinander verbunden sind. 
Wie geht aus der elementaren Einfachheit des ersten Kapitells alles Weitere 
hervor? Diese Frage beinhaltet die Herausforderung, die mit dem Bau des ers-
ten Goetheanum verbunden ist. Sie begründet eine neue künstlerische Vorge-
hensweise und zielt auf eine Verlebendigung des Vorstellungsvermögens, ohne 
die ein angemessenes Erfassen geistiger Vorgänge nicht möglich ist. Bis heute 
hat sie zu einem nicht abreißenden Strom sowohl betrachtender als auch plas-
tisch tätiger Studien geführt, die in der Regel aber an der Schwelle zum kleinen 
Kuppelraum Halt machen. Auch Steiner macht an dieser Schwelle Halt. Er hat 
die Formen des Goetheanum niemals «erklärt» und ihnen damit ihren heraus-
fordernden Charakter genommen. Er beschränkte sich darauf, auf Beziehun-
gen innerhalb des Baus aufmerksam zu machen und damit zum Annehmen der 
Herausforderung zu ermutigen. In Bezug auf den kleinen Kuppelraum ist da-
gegen nur die Bemerkung überliefert, dass dessen sechs bzw. zwölf Pfeiler sich 
durch diagonale Projektion über den Mittelpunkt der Bühnenrampe hinweg 
auf die Zwischenräume zwischen den sieben bzw. vierzehn Pfeilern des großen 
Kuppelraumes beziehen. 

Im Folgenden soll versucht werden, die Formen des kleinen Kuppelraumes 
in die Betrachtung einzubeziehen und auf Grund der anschaulichen Gegeben-
heiten das gegenseitige Verhältnis der beiden Kuppelräume zu bestimmen. Da-
bei soll auf die Formen des großen Kuppelraumes nur soweit eingegangen wer-
den, als es notwendig ist, den Charakter der Formen des kleinen Kuppelraumes 
zu verstehen. Das Metamorphoseprinzip metamorphosiert sich an besagter 
Schwelle selbst und schafft dabei eine Choreographie, in der der Betrachter 
seinen eigenen Entwicklungsweg vorgezeichnet finden kann. 

Abb. 1: 1 : 20 Modell des ersten Goetheanum

© Rudolf Steiner Archiv / Foto: Thomas Dix 

DER KLEINE KUPPELRAUM  
DES ERSTEN GOETHEANUM UND  
SEINE BEZIEHUNG ZUM ÜBRIGEN BAU 
ALEXANDER SCHAUMANN



73 Alexander Schaumann   |   Der kleine Kuppelraum des ersten Goetheanum

1	 1 : 7 war in der Renaissance die gedrungenste Pro-

portion und wurde der dorischen Ordnung zuge-

ordnet.

2	 Ausführlich in Alexander Schaumann: Kunst und 

Wahrnehmung, Verlag am Goetheanum, Dornach 

2022.

Die architektonische Situation
Ein Einblick in den Charakter der beiden Kuppelräume kann schon auf Grund 
ihrer unterschiedlichen Proportionen gewonnen werden (Abb. 1). Mit 1:7 be-
sitzen die Pfeiler des großen Kuppelraumes eine vergleichsweise gedrungene 
Proportion1 und dazu Abstände, die diese als Schrittfolge erscheinen lassen. 
Darin manifestiert sich der grundlegende Gedanke, durch das Erleben der in 
den Kapitellen der Pfeiler zur Anschauung kommenden Metamorphose Ent-
wicklungsschritte zu initiieren, die der Betrachter durch Identifikation bis in 
sein leibliches Empfinden hinein mitvollzieht. Die Pfeiler des kleinen Kuppel-
raumes verweigern dagegen eine solche Identifikation. Mit einer Proportion 
von 1:10 sind diese schlanker und stehen dichter beisammen und erwecken 
den Eindruck eines gleitenden Auf und Ab, was durch die Thronsitze an deren 
Fuß noch betont wird. Diese vergegenständlichen den Ort des Menschen und 
versetzen die Pfeiler in dessen Rücken, sodass eine Identifikation tatsächlich 
ausgeschlossen ist. Hinzu kommt deren radiale Anordnung, die die Kreisform 
des kleinen Kuppelraumes zum Bild eines Zusammentretens macht, während 
die Kreisform des großen durch Umrunden des Raumes zustande kommt. Wie 
äußert sich diese Beziehung im Bereich der Kapitelle?

Die Kapitelle des kleinen Kuppelraumes
Die Kapitelle des großen Kuppelraumes geben zur Identifikation den entschei-
denden Anlass. Sie sind von einem Leben erfüllt, das mittels eines Kraftüber-
schusses zum nächsten Kapitell weiterführt und dabei Formen hervorbringt, 
die mit ihrem vertikal ausgerichteten Streben zur Identifikation auffordern. 
In elementarer Einfachheit zeigt sich das im ersten Kapitell. Figur und Grund 
werden durch seitliche Schrägen aufeinander bezogen, durch die seine einan-
der entgegengerichteten Spitzen einen krafterfüllten, aufeinander zustreben-
den Charakter erhalten, während die Leere der Zwischenflächen überwunden 
wird zugunsten einer hervorgerufenen Fülle, die in der aufstrebenden Form 
des zweiten Kapitells eine Antwort erhält (Abb. 2 und 3).2 Eine solche plastisch-
lebendige Bezogenheit lassen die Kapitelle des kleinen Kuppelraumes dagegen 
vermissen. Die Grenze ihrer Formen stößt steil, fast senkrecht auf den Grund, 
der dadurch einen begrenzten, blanken, ja freigefegten Charakter erhält. Es 

Abb. 2: 1. Kapitell, großer Kuppelraum 

© Staatsarchiv Basel-Stadt,  

BSL 1023 1–4–18–2

Abb. 3: 2. Kapitell, großer Kuppelraum  

© Staatsarchiv Basel-Stadt,  

BSL 1023 1–4–18–11

Abb. 4: 5. Kapitell, großer Kuppelraum

© Staatsarchiv Basel-Stadt,  

BSL 1023 1–4–18–8



74Alexander Schaumann   |   Der kleine Kuppelraum des ersten Goetheanum

entstehen positiv-negativ Beziehungen, die durch wiederholtes Umschlagen 
von Figur und Grund auseinander hervorgehen. Zudem bleibt der Rücken der 
Figuren abgeflacht. Es kommt zu keiner für den großen Kuppelraum charakte-
ristischen Gratbildung – ein Detail, das die grundverschiedene Verfasstheit der 
beiden Metamorphose-Reihen deutlich macht. 

Entsprechend dieser Charakterisierung zeigt das erste Kapitell3 eine lan-
ge, sich kaum verjüngende Form, die sich über zwei Drittel der Kapitellfläche 
nach unten erstreckt (Abb. 5). Durch keinerlei Rhythmisierung belebt, besitzt 
sie einen strengen, krafterfüllten Charakter, findet auf den Kanten zwischen 
den Kapitellflächen jedoch ein Gegenmotiv. Hier schneidet sich die auf die 
Kanten zulaufende Kontur in die Basis einer dort befindlichen Form, die selber 
spitz nach unten ausläuft und von dort durch eine entsprechende Form eine 
Antwort erhält. Es entstehen zwei herzartige Formen, die die Kante zwischen 
den Flächen des Kapitells aktivieren und damit den Weg zwischen unten und 
oben zum Thema machen. Eine gleichsam ins Nichts gezeichnete Linie ergänzt 
die sich von oben herab manifestierende Hauptform, deren Gemeinsamkeit in 
einer von Abstand und Gegenüber bestimmten Beziehungsaufnahme besteht.

Nach dem Setzen dieses Anfangsimpulses bringt das zweite Kapitell Ausei-
nandersetzung und Dynamik, mit denen links und rechts eine neue Bedeutung 
erhalten (Abb. 6). Die Grenze zwischen Figur und Grund wird zum Mäander, 
indem der offene Grund als ein figurartiger Hof sich nach oben erweiternd 
in den erhabenen Bereich hineinschiebt, während von dort eine Kraftkon-
zentration nach unten drängt, deren leicht zugespitzter Form von unten eine 
weitere, tief ausgekerbte Form entgegenkommt. Der offene Grund, der im ers-
ten Kapitell lediglich Hintergrund war, erhält eine selbstständige, für sich be-
stehende Qualität, die in Auseinandersetzung mit der erhabenen Form nach 
einer Gleichgewichtslage sucht. Es entsteht ein flächiges Nebeneinander, das 
mit der Dynamik der Form eine entspannte Ruhe verbindet.

Im dritten Kapitell kommt es zu einer körperlich-räumlichen Verdichtung 
(Abb. 7). Es zeigt von oben herab sich abflachende Spitzen, an denen, wenn 
auch ohne Verbindung, eine lyraartige Form mit einem mächtigen, an eine 
Hansekogge erinnernden Korpus zu hängen scheint. Die oberen Spitzen wir-
ken wie eine Restform, von der sich die herabhängende Form mit ihrer in die 

Abb. 5: 1. Kapitell im kleinen Kuppelraum 

© Staatsarchiv Basel-Stadt,  

BSL 1023 1–4–18–013

Abb. 6: 2. Kapitell im kleinen Kuppelraum

© Staatsarchiv Basel-Stadt,  

BSL 1023 1-4-14-15

Abb. 7: 3. Kapitell im kleinen Kuppelraum

© Staatsarchiv Basel-Stadt,  

BSL 1023 1–4–18 

3	 Gemäß der Grundrisskonstruktion ist die Reihe 

der Kapitelle im kleinen Kuppelraum von hinten 

nach vorne zu lesen.



75 Alexander Schaumann   |   Der kleine Kuppelraum des ersten Goetheanum

Schwere sinkenden Kraftsammlung absondert. Dabei hat sich die Dynamik 
des Mäanders verstärkt. Die von außen in die zur Seite gestreckten Hände der 
Lyraarme geschnittenen Höhlungen betonen das von innen her Pralle des Kor-
pus, während der offene Grund die sich ablösende Form nun insgesamt um-
fängt. Dabei hat sich der Schwerpunkt noch weiter nach unten verlagert, der 
Bezug zur Höhe bleibt aber erhalten. Wie ist diese Abfolge zu verstehen?

Insgesamt fällt auf, dass die erhabene Form jeweils dorthin springt, wo sich 
zuletzt das Nebenmotiv befunden hatte. Welche Funktion übernimmt dieses 
innerhalb des Gesamtablaufs? Es macht sichtbar, was als grundlegende, aber 
noch unausgesprochene Qualität im jeweiligen Hauptmotiv enthalten ist. Das 
zeigt sich im ersten Kapitell, indem die beiden herzartigen Formen die Span-
nung, die das die Flächen des Kapitells einnehmende Hauptmotiv auf seinen 
Kanten hervorruft, in ein anschauliches Motiv übersetzen und damit die Stre-
cke zwischen oben und unten sichtbar machen, die auch für das Hauptmotiv 
nicht ohne Bedeutung ist. Zwar betont dieses mit seiner sich von oben herab 
entwickelnden Form das Oben, erhält seinen Sinn aber erst durch seine Be-
ziehung zum Unten, die im Nebenmotiv dann als solche sichtbar wird und da-
mit dem nach unten drängenden Anfangsimpuls den Weg zu seiner weiteren 
Entfaltung weist. Das Hauptmotiv des zweiten Kapitells erscheint deshalb auf 
dessen Kanten und zeigt eine Form, die, obwohl kleiner als die erste, mit neuer 
Kraft nach unten strebt. Sie nimmt den Schwerpunkt, der im ersten Kapitell 
nicht weit unterhalb der oberen Abdeckplatte gelegen hatte, nach unten mit 
und stößt dabei auf eine weitere Form, deren aufnehmende Geste gegenüber 
dem flachen, kaum merklichen Bogen am unteren Kapitellrand des ersten Ka-
pitells eine neue Deutlichkeit besitzt. Aus einer ersten Beziehungsaufnahme 
wird Begegnung. Es kommt zu einem Aufeinander-zu-Bewegen, das sich auf 
der vom ersten Nebenmotiv vorgezeichneten Achse abspielt, dabei aber eine 
Rhythmisierung entwickelt, die vom zweiten Nebenmotiv aufgegriffen und 
auf komplementäre Weise ergänzt wird. Zwischen den sich von Kapitellkante 
zu Kapitellkante wiederholenden Hauptmotiven entstehen die offenen, sich 
nach oben hin erweiternden Höfe, deren mäandrisches Schieben in dem flä-
chigen Nebeneinander der polaren Formen zur Ruhe kommt, während es zwi-
schen den unteren Formen zu einer gewissen Verengung kommt. Infolge des 
flächigen Charakters dieses Nebenmotivs sind es nun diese beiden sich über-
kreuzende Qualitäten, das Dazwischen und der Gegensatz zwischen Oben und 
unten, die dem nachfolgenden Hauptmotiv als Voraussetzung dienen. Dessen 
schwer nach unten sinkender Korpus scheint sich, vermittelt durch seine bei-
den hinaufgereckten Arme, von zwei Seiten her zu füllen, während der obere 
Bereich von Ab- und Auflösung gekennzeichnet ist. Dazu kommt der Gegen-
satz zwischen einem leer gefegten Äußeren und einem prall gefüllten Inneren, 
mit dem der herabwirkende Impuls der Höhe seinen Endpunkt erreicht, sodass 
alle weiteren Formen einen neuen Charakter annehmen. Die offenen Flächen, 
die als Nebenmotive das Unten repräsentieren, werden als solche aktiv, sodass 
neue, von unten nach oben strebende Hauptmotive entstehen. Diese entspre-
chen in rückschreitender Symmetrie dem vormals offenen Grund, ergänzt 
durch weitere Formen, die, anstatt wie in den ersten beiden Kapitellen von 
der entstandenen Spannung zwischen Oben und Unten gefordert zu werden, 
den erreichten Zusammenklang zwischen Unten und Oben veranschaulichen.

Dabei kommt das vierte Kapitell wie das dritte noch ohne solche Ergänzun-
gen aus (Abb. 8). Es zeigt eine auf dem unteren Kapitellrand aufsitzende Form, 
die die als Negativ vorzustellende Lyraform umgreift und mit lanzettförmi-
gen Spitzen nach oben strebt, während an der Stelle der Lücke zwischen den 



76Alexander Schaumann   |   Der kleine Kuppelraum des ersten Goetheanum

nunmehr verschwundenen Lyraarmen ein langgestreckter Tropfen entgegen-
kommt. Die Umkehrung von Figur und Grund ist verblüffend konsequent. 
Verblüffend ist aber auch der Wandel des Charakters. Zwischen den von oben 
kommenden Tropfen und den von unten her umfassenden Formen entsteht 
ein Aufnehmen und Weiterleiten, das den Eindruck eines in die Leichte ge-
hobenen Strömens erweckt. Glich das dritte Kapitell dem innehaltenden End-
punkt einer Entwicklung, so bringt das vierte eine beschwingte Offenheit, die 
die vollzogene Wendung nicht deutlicher zum Ausdruck bringen könnte. So 
hat sich der Schwerpunkt noch weiter nach unten verlagert, der Bezug zur 
Höhe bleibt aber erhalten. Wie ist diese Abfolge zu verstehen?  

Das fünfte Kapitell (Abb. 9) setzt die aufstrebende Dynamik fort, indem es 
die Anlage des vierten in angehobener Position wiederholt. Herübergesprun-
gen von der Kante des Kapitells zu seiner Fläche erhebt sich eine aufstrebende 
Figur, die durch Halbbögen mit den Nachbarfiguren verbunden ist. Auch diese 
ergibt sich durch Umkehrung des entsprechenden Kapitells, mit dem gering-
fügigen Unterschied, dass sich die Maße der einstmaligen Höfe zugunsten 
einer breiteren Gründung reduzieren. Es kommt zu einer Aufrichtung in drei 
Etagen, mit der auch der Schwerpunkt nach oben wandert. Dabei vergegen-
ständlichen die den Halbbögen von oben entgegenschwebenden Tropfen den 
Schwerpunkt des neuen Grundes, der, der Situation des zweiten Kapitells ent-
sprechend, auf gleicher Höhe mit dem Schwerpunkt der Hauptfigur zu liegen 
kommt. Es entsteht ein Zusammenklang, der den finalen Zusammenklang des 
sechsten Kapitells vorausnimmt.

In diesem Kapitell wird die Hauptform zum Zickzack (Abb. 10). Ausgehend 
von der Unterkante der Kapitellflächen erhebt sich in beide Richtungen eine 
energische Diagonale, die auf Zweidrittelhöhe der Kapitellkanten mit den 
Nachbardiagonalen zusammenwächst. Sie bilden eine deutlich nach oben wei-
sende Geste, während parallel zur unteren Form ein weiterer Winkel seltsam 
weich von oben herabhängt. Die lineare Struktur des ersten Kapitells kehrt da-
mit zurück. Anstelle der Oben und Unten in eine erste Beziehung bringenden 
Parallelen kommt es jedoch zu hinaufweisenden Diagonalen, mit denen sich 
die Spannung auf den Kanten des ersten Kapitells erfüllt. Unten und Oben 
findet seinen Ausgleich. Dabei vergegenständlicht der obere Winkel auch in 

Abb. 8: 4. Kapitell im kleinen Kuppelraum

© Staatsarchiv Basel-Stadt, 

BSL 1023 1–4–18–06

 

Abb. 9: 5. Kapitell im kleinen Kuppelraum

© Staatsarchiv Basel-Stadt, 

BSL 1023 1–4–18–09

 

Abb. 10: 6. Kapitell im kleinen Kuppelraum

© Staatsarchiv Basel-Stadt, 

BSL 1023 1–4–18–08 



77 Alexander Schaumann   |   Der kleine Kuppelraum des ersten Goetheanum

diesem Fall den Schwerpunkt des neuen Grundes. Markanter aber sind die 
Schwerpunkte der unteren Form, die mit kleinen fünfeckigen Flächen das Zu-
sammenwachsen der von unten kommenden Diagonalen und damit auch das 
zum Abschluss-Kommen der gesamten Reihe besiegeln. 

Die Thronsitze
Die Kapitelle des kleinen Kuppelraumes veranschaulichen die möglichen Kon-
stellationen zwischen Oben und Unten. Das Oben zeigt sich, setzt sich mit 
dem Unten auseinander und wird vom Unten aufgenommen, das seinerseits 
sich mit neuer Aktivität nach oben wendet, eine Antwort erhält und mit dem 
Oben zusammenklingt. Es handelt sich um Beziehungen, die innerlich nach-
vollzogen und verglichen werden. Eine Bündelung der Kräfte wie im großen 
Kuppelraum kommt dabei aber nicht zustande. An die Stelle der Identifikation 
treten deshalb Überschau und Vergleich, was den Betrachter in eine neue Posi-
tion versetzt. Er bedarf einer Position des Gegenübers, die in den Thronsitzen 
eine gebaute Verwirklichung findet. Wenn auch unter unterschiedlichen Blick-
winkeln, so erschließen diese dennoch einen Blick auf alle in der Höhe gegen-
über befindlichen Kapitelle, besitzen aber auch selbst eine unverwechselbare 
Konfiguration. Wie ist das Zusammenspiel von Kapitellen und Thronsitzen 
zu verstehen? Als körperliche Gebilde haben sie eine Beziehung zu allen drei 
Dimensionen des Raumes. Sie besitzen ein Vor und Zurück, ein Auf und Ab 
und eine unterschiedliche Spanne zwischen Mitte und seitlicher Ausdehnung. 
Es gibt eine rückwärtige Gestaltung, einen Baldachin und  – eine besondere 
Eigenheit – die sogenannten Prismen, die die Breite der Vorderfront betonen 
und die man sich als Unterlage eines kultischen Hammerschlages vorzustellen 
hat. Sie bestehen aus senkrecht aufgestellten Körpern mit – von außen nach 
innen aufgezählt – dreieckigem, quadratischen und fünfeckigen Querschnitt, 
die zunächst auf dem Boden und später auf einem Sockel stehen. Wie kann die 
Ausprägung des jeweiligen Schauens anhand der Thronsitze und ihrer Gesten 
beschrieben werden?

Den ersten Thronsitz kann man sich mehr als alle anderen als die Aus-
formung einer bildsamen Masse vorstellen (Abb. 11). Von dem rückwärtigen 
Pfeiler ausgehend, erweitert sich seine untere Hälfte auf die Außenkanten der 

Abb. 11: 1. Thronsitz 

Abb. 12: 2. Thronsitz

Abb. 13: 3. Thronsitz, Prismen verloren 

Fotos: Walter Roggenkamp: Das Goetheanum als 

Gesamtkunstwerk, Verlag am Goetheanum,  

Dornach 1986 



78Alexander Schaumann   |   Der kleine Kuppelraum des ersten Goetheanum

beiden dreieckigen Prismen zu, schnürt sich kurz vor diesen aber ein, sodass 
deren erneute Ausweitung die vordere Ebene des Sitzes als eine von der Seite 
her angespannte Fläche erscheinen lässt. Seine obere Hälfte verjüngt sich da-
gegen. Sowohl von der Seite als auch von oben abgeschrägt, laufen ihre Kanten 
in einem Punkt zusammen, von dem aus ihre Unterseite als eine große ebene 
Fläche schräg bis zur Vorderkante des im Hintergrund verborgenen Fünfeck-
pfeilers abfällt, um dann umzukehren und weiterhin abfallend die Oberseite 
der unteren Hälfte des Sitzes zu bilden. Im Ergebnis werden alle drei Raumes-
richtungen polarisiert. Der Sockel mit seinen Schrägen verbindet sich satt und 
kraftvoll mit dem Boden, während der Baldachin einen zart tastenden Charak-
ter erhält. Die Breite wird durch die Prismen angespannt und die Tiefe durch 
einen weit nach hinten greifenden Raumkeil erschlossen, während der eigent-
liche Sitz mit seinen schmiegsamen Formen eine weich sich herauslösende 
Mitte bildet. Durch tiefe Einschnitte von den seitlichen Prismen abgesetzt 
und nach hinten durch eine Rückenlehne geschlossen, wird der dort Sitzen-
de als ein in mehrfacher Hinsicht empfindsamer charakterisiert. Ganz an die 
Vorderkante des Gesamtgebildes herangeschoben, entsteht der Eindruck einer 
vorbehaltlosen Offenheit, die in scheuem Aufblick das Erschaute in die eigene 
Seele aufnimmt. Mit seiner knospenhaften Zartheit bildet der erste Thronsitz 
einen merkwürdigen Gegensatz zur majestätischen Setzung des ersten Kapi-
tells, dem er mit seinem staunenden Aufnehmen jedoch auf komplementäre 
Weise entspricht.

Im Gegensatz zu der Bildsamkeit des ersten Thronsitzes steht beim zweiten 
das Ergebnis im Vordergrund (Abb. 12), das mit seinen rechten Winkeln und 
parallelen Flächen ohne Weiteres zu überschauen ist. Die Dreiecksbeziehung 
des ersten Thronsitzes, die von der Spitze des Baldachins und seinen breit auf 
dem Boden aufruhenden Seitenkanten gebildet wurde, wandelt sich in ein auf-
gerichtetes Rechteck, das sich mittels seiner parallelen Wände gegenständlich 
konturiert und mittels seines weit in die Horizontale hinausgreifenden Daches 
auch die benachbarten Räume in seine Konstellation einbezieht. Lediglich die 
steil nach unten führende Unterseite des Daches lässt Masse spüren, sodass der 
Raum unter ihm einen entsprechend hereingreifenden und damit aufnehmen-
den Charakter erhält. Zudem sind Raum und Sitz miteinander identisch, was 
in Bezug auf den Sitzenden auch in diesem Fall bestimmte Aussagen macht. 
Streng umschlossen und zwischen zwei weiteren Räumen sitzend, scheint er 
ernst und gesammelt, widerstreitende Kräfte aufeinander zu beziehen. Zwar 
ist der Charakter dieses Thronsitzes strenger als der des zweiten Kapitells, aber 
auch dieses findet in einer Horizontalbeziehung zu einem Ausgleich.

Beim dritten Thronsitz (Abb. 13) wird das eine Beziehung zum Raum her-
stellende Element zu einer ebenen Fläche, vor der der eigentliche Sitz eine 
geradezu gemauerte Festigkeit erhält. Man glaubt, das den Kuppelraum erfül-
lende Licht sich auf der sechssternförmigen Fläche spiegeln zu sehen, deren 
weit über den Sitz hinausragende Oberkante von der Spitze des gegenläufigen 
Dreiecks nur geringfügig überschnitten wird, deren seitlich sich überkreuzen-
de Kanten dagegen einen langgestreckten Winkel bilden, der sich oben wie un-
ten der Breite der Prismen an der Vorderfront anpasst. Vor allem aber entsteht 
durch die Überlappung der Dreiecke der für den Sechsstern charakteristische 
mittlere Bereich, der durch den eigentlichen Sitz bestätigt wird. Sein orthogo-
naler Unterbau betont die Schwere. Sein den Sitzenden umfangender oberer 
Bereich verjüngt sich dagegen, den Winkeln des Hintergrundes entsprechend, 
und besteht aus einer ringsum begrenzenden Wand, die bei gleichbleibender 
Stärke rechtwinklig nach hinten fluchtet und oben einen waagerechten Ab-



79 Alexander Schaumann   |   Der kleine Kuppelraum des ersten Goetheanum

schluss erhält. Es entsteht ein geschlossenes Gehäuse, in dem der Sitzende ge-
sammelt lauscht, um das ihm Zugetragene in sich aufzunehmen. Die Verinner-
lichung ist weiter fortgeschritten und die Beziehung zu Raum und Höhe erhält 
einen indirekten Charakter, wie das auch im zugehörigen Kapitell der Fall ist. 

Fragt man nach der inneren Folgerichtigkeit dieser Entwicklung, ist die je-
weilige Stellung des Schauenden aufschlussreich. Im ersten Thronsitz sitzt er 
inmitten eines in alle Richtungen hin lebendig plastischen Geschehens, ist selbst 
von diesem aber abgerückt. Er besitzt einen separierten Sitz, während um ihn 
herum Flächen in den verschiedensten Neigungen ein beachtliches Volumen 
gestalten. Er ist mit dem Geschehen nicht identisch. Es geschieht, und er nimmt 
es wahr. Das Erschaute wird in der Tiefe des eigenen Wesens nachgeahmt und 
dadurch zur Erfahrung gebracht. Im zweiten Thronsitz ist der eigentliche Sitz 
mit der Gesamtgestalt dagegen identisch, die den Schauenden in doppelter Hin-
sicht in eine Mittelposition versetzt. Er sitzt zwischen zwei weiteren, durch das 
ausgreifende Dach in die Throngestalt einbezogenen Räumen und sitzt selbst 
in einem Raum, der ebenso energisch in die Masse des Thronsitzes hineingreift 
wie das über ihm befindliche Dach mit seiner Masse nach vorne drängt. Dabei 
scheint die strenge Ausrichtung der begrenzenden Flächen die Aktivität des 
Schauenden selbst zu sein. Das Erschaute wird Bestandteil seiner eigenen Tätig-
keit, das er ordnet und aufeinander bezieht. Im dritten Thronsitz sondert sich 
der eigentliche Sitz dann erneut vom Gesamtgebilde, das sich auf eine Fläche 
im Hintergrund reduziert. Die imaginäre, die Front des ersten Thronsitzes be-
stimmende Fläche taucht also im Hintergrund des dritten Thronsitzes wieder 
auf, wobei sich deren nach unten geöffneter Dreieckswinkel, der im zweiten 
zum Rechteck wurde, sich nun weiter, nämlich nach oben, öffnet, von wo ihm 
ein zweites Dreieck entgegenkommt. Die Mittelposition des zweiten Schauen-
den erweist sich damit als Durchgangsstufe, während der dritte, bezogen auf 
die hinter ihm befindliche Fläche und kokonartig von dem völlig erstarrten Sitz 
umschlossen, eine ganz nach innen gewandte Aktivität entwickelt. Eine weiter-
gehende Abgeschlossenheit ist kaum vorstellbar. Die Entwicklung kehrt sich 
deshalb um. Angezeigt durch einen bis auf den Boden herab separierten Sitz ge-
winnt der Schauende eine neue Selbstständigkeit, während das Verhältnis zum 
Erschauten eine neue Annäherung verrät.

Abb. 14: 4. Thronsitz

Abb. 15: 5. Thronsitz

Abb. 16: 6. Thronsitz

 

Fotos: Walter Roggenkamp: Das Goetheanum  

als Gesamtkunstwerk, Verlag am Goetheanum, 

Dornach 1986 



80Alexander Schaumann   |   Der kleine Kuppelraum des ersten Goetheanum

Dieser Umkehr entsprechend besitzt auch der vierte Thronsitz einen flä-
chigen Hintergrund, der die neue Ausrichtung aber klar zu erkennen gibt 
(Abb. 14). Er hinterfängt den Sitz nicht als eine bis zum Boden hinabreichende 
Fläche, sondern besteht aus einem sich nach oben reckenden Fünfeck, das wie 
die Prismen angehoben und auf einen Unterbau gesetzt wird. Gleich einem 
mit ausgebreiteten Armen stehenden Menschen erhebt sich das Fünfeck hin-
ter dem Sitz und entwickelt dank seiner natürlichen und infolge der Proporti-
onierung angehobenen Zentrierung einen aufstrebenden Impuls, während der 
Sechsstern des dritten Thronsitzes mit seinen zwei Dreiecken und seiner an 
den Boden angepassten Situation die empfangenen Kräfte nach unten leitet. 
Hinzu kommt der Zusammenklang der seitlichen Schrägen des Fünfecks mit 
denen der Prismensockel, sodass entsprechend dem vierten Kapitell eine be-
schwingte Gesamtgestalt entsteht, die durch das Fehlen eines Baldachins noch 
zusätzlich geöffnet wird. Der Blick des Schauenden geht nach oben. Anstatt 
zu lauschen und aufzunehmen, scheint er in eine offene Zukunft zu schauen.

Der fünfte Thronsitz besitzt erneut einen Baldachin, der aber einen sich 
nach oben wendenden Charakter besitzt (Abb. 15). Wie beim zweiten Thron-
sitz mit einem waagerechten oberen Abschluss versehen, ist er aber nicht Re-
sultat eines in die Masse des Sitzes hineingreifenden Raumes. Infolge seiner 
doppelt gebrochenen Kanten scheint er mit einer ihm selbst innewohnenden 
Kraft begabt, mit der sein enormes Volumen den Sitz des Schauenden über-
fängt und nach oben drängt. Da zugleich die zuletzt schräg ansteigenden Seiten 
der Prismensockel in die Senkrechte geholt, d. h. seitlich eingezogen werden, 
kommt es zu einer neuen Sammlung, die sich, anstatt den Raum zu empfangen, 
mit neu gewonnener Kraft der Höhe entgegen bewegt.

Der sechste Thronsitz (Abb. 16) wird schließlich von einer Vertikalität be-
stimmt, die von masseerfüllten Kanten gebildet wird. Die beiden dreieckigen 
Prismen zeigen, wie zuvor schon die fünfeckigen, nicht ihre flache Seite, son-
dern ihre Kante, der entsprechend auch ihr Sockel gebildet ist. Auch die Fläche 
hinter dem Sitz läuft seitlich in solche Kanten aus, während diese selbst, an-
stelle eines Baldachins, lediglich mit einer flachen, durch Abschrägung gewon-
nenen Spitze versehen ist. Der Thronsitz öffnet sich auf eine Weise, die wieder 
Unmittelbarkeit spüren lässt. Es kommt zu einem Austausch, der die Höhe 
nicht vorsichtig ertastet, sondern mit ihr zusammenströmt. Wie im zugehöri-
gen Kapitell ist ein Einklang erreicht, der mit seiner vertikalen Parallelität aber 
der Geste des ersten Kapitells entspricht. Die Setzung des Anfangs vermag der 
Schauende nun in sich selbst zu realisieren.

Die Architrave
Die Betrachtung der Thronsitze zeigt, dass ihre Gestaltung der Gestaltung der 
Kapitelle keineswegs eins zu eins entspricht, dass vielmehr von einer komple-
mentären Ergänzung gesprochen werden muss. Das gilt vor allem für das Ver-
hältnis der ersten drei Thronsitze zu den ihnen entsprechenden Kapitellen, bei 
denen die Höhe aktiv ist. Sie spricht. Es geht aber auch um Herabwirken und 
Trennung. Die Aufgabe des Schauenden besteht deshalb in einem Aufnehmen, 
das in Bezug zur Höhe in einem gewissen Spannungsverhältnis steht. Das zeigt 
auch die Gestalt der Thronsitze. Sie betonen das Unten, während die weiteren 
Thronsitze das Hinauf betonen und deshalb mit dem ebenfalls aufstrebenden 
Unten innerhalb der Kapitelle viel selbstverständlicher zusammenzuklingen. 
Insgesamt formulieren die Thronsitze in ihrer nach unten und außen versetz-
ten Position die Haltung, die das jeweilige Verhältnis zwischen unten und oben 
erfordert. Ihre Position unterhalb der Kapitelle bedarf aber auch einer Ergän-



81

zung darüber, die mit dem Architrav gegeben ist. Dieser wurde gemeinsam mit 
den Thronsitzen konzipiert. Die elliptischen Einräume des Modellbaus von 
Malsch und des Säulensaals im Haus der Anthroposophischen Gesellschaft in 
Stuttgart kommen noch ohne eine solche Ergänzung aus. Die Entstehung des 
Architravs ist mit dem ersten Goetheanum und seinem zweiten, sich vom ers-
ten absondernden Kuppelraum verbunden, ohne dass sich dieser allerdings auf 
den zweiten Raum allein beschränken würde. Als breites Band übergreift er die 
Pfeilerpositionen beider Räume und zeigt diese Kontinuität durch eine jeweils 
langgezogene, in ihrem weiteren Verlauf in einen Wulst übergehende Hohl-
kehle, während vertikal ausgerichtete Formen auf die einzelnen Pfeilerköpfe 
hinunterweisen (Abb. 1). In welcher Beziehung steht der Architrav zu den sich 
unter ihm abspielenden Metamorphoseprozessen? 

Diese Frage kann in Bezug auf das jeweils erste Kapitell der beiden Räume 
klar beantwortet werden. Die große Hohlkehle im großen Kuppelraum ent-
spricht der hervorrufenden Fülle der Zwischenflächen des ersten Kapitells, 
von der mit den beiden nach unten weisenden Spitzen ein Impuls zur Ver-
leiblichung ausgeht. Motive, die über sich selbst hinausweisen und damit die 
Metamorphoseschritte impulsieren, können aber nur in der Abgeschlossenheit 
der Kapitellsituationen entstehen. Die Kapitelle bleiben deshalb Träger der 
Metamorphose, während die Spitzen über dem zweiten und dritten Kapitell 
sich gleich dem Nachklang des Anfangsimpulses zurücknehmen, um dann jen-
seits eines von der Unterkante des Architravs aufsteigenden Verschlingungs-
motivs Formen Platz zu machen, die nun umgekehrt eine neu gewonnene Fülle 
nach oben tragen. Ähnliches gilt für den Architrav des kleinen Kuppelraumes 
(Abb. 1 und 18), der infolge der geringeren Pfeilerabstände allerdings mächti-
ger zu sein scheint. Zudem besitzt er anstatt der den Schrittcharakter im gro-

Abb. 17, Architrav im großen Kuppelraum,  

von rechts nach links erstes und zweites  

Kapitell (Ausschnitt)  

© Staatsarchiv Basel-Stadt, BSL 1023 1–4–7 

Abb. 18: Architrav im kleinen Kuppelraum  

mit der Nische, die für die plastische Gruppe 

bestimmt war (Ausschnitt)

© Staatsarchiv Basel-Stadt, BSL 1023 1–4–1–2 



82

ßen Kuppelraum betonenden Doppelspitzen nur jeweils eine auf jeden Pfeiler 
weisende Form, die noch dazu unmittelbar aus der oberen Offenheit hervor-
geht, d. h. ohne den charakteristischen Knick, an dem im großen Kuppelraum 
die Offenheit des Umkreises in die Verleiblichung der nach unten weisenden 
Spitzen übergeht (Abb. 17). Gleich einer aus der oberen Offenheit hervor flie-
ßenden Welle ergießt sich die breit auf das erste Kapitell weisende Form und 
betont mit ihrer Fülle dessen die Entwicklungsreihe eröffnende Setzung. Die 
Eigenart dieser Beziehung wird mit den weiteren Formen aber noch deutli-
cher. Besonders die dritte scheint mit ihrer maulartigen Öffnung auf den nach 
unten wandernden, sich gleichsam entziehenden Schwerpunkt des Kapitells 
zu reagieren, bevor nach oben strömende Formen die bekannte Umkehr zu er-
kennen geben. Es folgt eine kleine Schlaufe, die noch mit dem Strang verbun-
den ist, von dem auch die vorangegangenen Formen ausgegangen waren, bevor 
diese dann, ins Große übertragen, fast bis zu den beiden verbleibenden Pfei-
lern herabreicht und im Zurückströmen die Hohlkehle mit einem dem großen 
Kuppelraum entsprechenden Wulst erfüllt. Die Architravformen des kleinen 
Kuppelraumes scheinen zu den Kapitellen eine empfindende Beziehung auf-
zunehmen. Sie haben einen personalen Charakter, der in der Malerei oberhalb 
des Architravs aber erst voll zur Geltung kommt. Dort erscheinen Wächter-
figuren, stehend in einer Wiederholung der Thronsitze und überschwebt von 
inspirierenden Geistwesen, in denen die von unten her Schauenden erst ihr 
vollgültiges, weil gleich ihnen selbst individualisiertes Gegenüber finden.4

Die Stellung des kleinen Kuppelraumes innerhalb der  
Gesamtheit des Baus und der Menschheitsrepräsentant

Der kleine Kuppelraum zeigt den Menschen als Geist unter Geistern. Das Ich, 
das im großen Kuppelraum in die Bildeprozesse der fortschreitenden Kapi-
tellmetamorphose einbezogen ist, tritt aus diesen heraus und findet sich im 
Nebeneinander einer gebauten Gesprächssituation, die sich in der Höhe der 
Kuppelmalerei noch einmal wiederholt. Die Schauenden, die der Besucher 
ganz selbstverständlich in den offenen Thronsitzen ergänzt, finden sich in 

Abb. 19: Blick in den kleinen Kuppelraum, 

Rekonstruktion Bergmann

© Rudolf Steiner Archiv / Foto: Friedrich Bergmann, 

Christoph Oling GmbH/oling.punkt, Arlesheim. 

4	 Zwischen den besprochenen Formen findet sich 

eine weitere Motivreihe, die mit ihrem konse-

quent absteigenden Charakter Rätsel aufgibt. Auf 

eine kleine Spitze folgen ein sich von oben ablö-

sendes und nach unten offenes Rund, ein nach 

unten hängender kleiner Bogen und anschlie-

ßend zwei kugelartige, noch unter die Architrav-

kante drängende Ballungen, die einen figurarti-

gen Schweif hinter sich her nach unten ziehen. 

Wie ist diese Motivfolge zu verstehen? Sie verlie-

ren den Bezug zur oberen Offenheit. Sie befinden 

sich an isolierter, durch die umgebenden Haupt-

motive von oben abgeschnittener Stelle, die, in 

den großen Kuppelraum zurückprojiziert, nicht 

den Zwischenräumen zwischen den Pfeilern, son-

dern diesen selbst entsprechen. Sie beziehen 

sich damit auf die mittleren fünf Pfeiler oder viel-

leicht sogar auf alle sieben, da sich neben der 

Eingangsgeste im Übergang vom sog. «Balda-

chin» über dem geschnitzten Menschheitsreprä-

sentanten noch eine weitere kleine Spitze befin-

det und die Gegenseite durch die Bühnenöffnung 

abgeschnitten ist. Geht es wie bei deren Kapitel-

len um eine Leibbildung, der im Gegensatz zur 

dortigen aber eine plastische Durchdringung 

fehlt? Berücksichtigt man ihren von Anfang an 

isolierten, über dem Nichts schwebenden Charak-

ter, erscheint der dramatische Absturz zwischen 

den letzten beiden Pfeilern und ihren mächtig 

heraufziehenden Bahnen nicht mehr so unvorbe-

reitet zu sein. 



83 Alexander Schaumann   |   Der kleine Kuppelraum des ersten Goetheanum

einem Zusammenhang, der sie von oben her inspiriert und der mit den jeweils 
unterschiedlichen, ins Bild übertragenen Verhältnissen zur Höhe verdeutlicht, 
was die Qualität der einzelnen Gesprächsbeiträge ausmacht. Dabei scheinen 
die Kapitelle als in die Form geronnene Beziehungsgestalt zwischen Geistwe-
sen und Menschengeist zu vermitteln. Der Grundrisskonstruktion des Bau-
es entsprechend, beziehen sich diese aber auch auf die Übergänge zwischen 
den Entwicklungsschritten im großen Kuppelraum und bringen die Haltun-
gen zur Anschauung, die mit diesen Übergängen verbunden sind. Formelhaft 
können sie vielleicht folgendermaßen beschrieben werden: Bei dem Schritt in 
die Verleiblichung ist das Festhalten am Ideal der Höhe entscheidend (Abb. 2 
und 3), zu einem verinnerlichten Gespräch kommt es nicht ohne das Halten 
eines gegenseitigen Gleichgewichts, und das Bilden eines in sich abgeschlosse-
nen Zentrums. Dies bedeutet das Schaffen eines Inneren, das die Qualität der 
Höhe in dieses Innere aufnimmt. Entsprechend bringt erst das Finden einer 
Initiative die entstandene Mittequalität zur Entfaltung (Abb. 4), führt ein sich 
auf höherer Ebene Vereinen zu einer umfassenden Erfüllung und befreit das 
Schlagen einer Brücke nach oben aus der auf diesem Weg notwendig gewese-
nen Absonderung. 

Das zentrale Motiv des kleinen Kuppelraumes, die Mittelpunktfigur des 
ganzen Baues, erweist sich diesen Zusammenhängen gegenüber aber als eine 
weitere Instanz. Sie tritt als Dreizehnte in den Kreis der zweimal sechs Schau-
enden, sie kommt aber auch dem Streben entgegen, das das Wesen der Kapi-
telle des großen Kuppelraumes ausmacht. In ihr verkörpert sich das Zukunfts-
ziel der Entwicklung, die im Bereich der Kuppelmalerei den Charakter eines 
Ausblicks annimmt. Die höhlenartigen Inspirationsräume über den Thron-
wächtern öffnen sich auf ein in leuchtenden Farben erstrahlendes Bild. Zur 
unteren Fassung des Menschheitsrepräsentanten hat der Betrachter jedoch 
ein ganz anderes Verhältnis. Aus Weltenfernen und zugleich in intimer Nähe 
scheint ihm seine eigene Zukunftsgestalt entgegenzukommen. Es kommt zu 
einem Maßnehmen und inneren Ausrichten, das ergänzt, was im großen Kup-
pelraum als zentraler Übergang zwischen dem vierten und fünften Kapitell zur 
Anschauung kommt. Die befreite Aufrichtekraft des fünften Kapitells wird in 
das plastische Bild einer menschlichen Gestalt übersetzt und weist damit den 
Weg zu einem zu sich selbst erwachenden Ich. Mit ihrer weit geöffneten Geste 
weist sie zudem über sich selbst hinaus und erfüllt den Bau mit einem Lebens-
strom, der den Metamorphoseschritten auf lösende und befreiende Weise ent-
gegenkommt. 

Alexander Schaumann ist Maler und Dozent für Ma-

lerei, Kunstgeschichte, Anthroposophie und Natur- 

und Menschenbetrachtung, u. a. in der Waldorferzie-

herausbildung in NRW und ist lange auch in China tä-

tig gewesen. Seine letzte Publikation im Verlag am 

Goetheanum 2022 ist: Kunst und Wahrnehmung – 

Künstlerische Prozesse bei Wassily Kandinsky, Piet 

Mondrian, Paul Cézanne, Vincent van Gogh, Joseph 

Beuys, Alberto Giacometti und Rudolf Steiner



84

Wenn man Hermann Linde sah still wirken in seinem Atelier,
dann wusste man: Das war einer der Besten, die unter uns wirkten.
Rudolf Steiner 1923

Der Reisende
Es ist wohl zutreffend, wenn gesagt wird, dass sich das Leben Hermann Lin-
des in zwei Welten abspielte. Da war seine Welt vor der Jahrhundertwende, 
angereichert durch Begegnungen mit zahlreichen Künstlern, die, jeder auf 
eine andere Weise, zu Wegbereitern verschiedener Kunstrichtungen wurden. 
Es war auch die Welt, geprägt von naturalistischen und impressionistischen 
Einflüssen, die ihren Ausdruck fanden in Lindes Landschaftsbildern und 
Städteansichten sowie in seinen Genrebildern und Porträts. Und dann war 
da die neue Welt, in die er durch die Begegnung mit Rudolf Steiner 1904 in 
München eintauchte. Prägend aber für sein künstlerisches Schaffen war zu-
nächst seine Familie. Der Großvater mütterlicherseits, der Kunstmaler Chris-
tian Stolle, erteilte Hermann und seinen sechs Geschwistern ersten Mal- und 
Zeichenunterricht. Der Vater, eigentlich Apotheker, war ein leidenschaftli-
cher Fotograf und experimentierte mit neuen Linsensystemen mit dem Ziel, 
die Technik des Fotografierens zu verbessern. Darüber hinaus machte er sich 
in Lübeck einen Namen als Porträt-Fotograf. Nahezu alle prominenten Fa-
milien, so auch die Familie Mann, zählten zu seinen Kunden. Obgleich er es 
gerne gesehen hätte, dass seine Söhne in seine Fußstapfen treten, so hat er 
doch ohne zu zögern die künstlerischen Ambitionen der beiden Söhne Her-
mann und Walther (später Professor an der Kunstakademie Berlin) unter-

HERMANN LINDE –  
EIN MALER, ZWEI WELTEN 
WALTER KUGLER

Hermann Linde, Salzspeicher mit  

Holstentorbrücke in Lübeck

Foto: Privatbesitz 



85

stützt. Auf seine Empfehlung hin studierte Hermann Malerei zunächst an 
der Kunstschule Dresden bei Leon Pohle (bekannt als Historienmaler und 
Porträtist) und später in Weimar bei Max Thedy und Albert Heinrich Bren-
del. Während Thedy sich einen Namen machte durch seine Städteansichten 
und Landschaftsbilder, widmete sich Brendel der Tiermalerei. Diese Sujets 
finden sich später auch in Lindes Werken. 

Nach Beendigung seines Studiums ging Hermann Linde auf Reisen nach 
Italien, Tunesien und Ägypten, wo er seinen Bruder Walther, der in Kairo als 
Fotograf und Kolorist tätig war, besuchte. Hermann nutzte die vielen Ein-
drücke und hielt sie in Skizzen und Gemälden fest, für die er auch Abnehmer 
fand, wodurch für seinen Lebensunterhalt gesorgt war. In Italien entstanden 
auch zahlreiche Kopien von Werken bedeutender Renaissancemaler, die heu-
te im Lübecker Museum Behnhaus aufbewahrt werden. Es waren aber vor al-

Hermann Linde, Selbstportrait

Foto: Kunstsammlung am 

Goetheanum, Dornach



86Walter Kugler   |   Hermann Linde – ein Maler, zwei Welten

lem Szenen aus dem alltäglichen Leben, die ihn faszinierten und ihn zu immer 
neuen Bildern anregten, wodurch er einerseits seine Beobachtungsgabe und 
anderseits seine Mal- und Zeichentechnik schulte und verbesserte. Nahezu 
zwei Jahre war er unterwegs und ließ sich schließlich in Hamburg nieder, um 
sein Glück als Porträtmaler zu finden. Jedoch blieb der Erfolg aus, wie folgen-
dem Auszug aus einem Brief vom 20. Februar 1892 an seinen Bruder Walther 
zu entnehmen ist: 

«Der Erfolg war bisher ein negativer. Meine Ausstellung hat, wie ich über-
all bemerkt habe, große Enttäuschung hervorgerufen. In der Kritik bin 
ich gehörig heruntergerissen, mir wird Geschmacklosigkeit und wenig 
Farbensinn vorgeworfen. Doch hofft der Kritiker, wenn ich diese Übel er-
kannt hätte, könnte ich sie vielleicht überwinden, da ich ein junger Anfän-
ger wäre. Die Porträts lassen viel zu wünschen übrig. – Im Ganzen hat der 
Mensch ja recht, doch wenn man zu gleicher Zeit traurige Kitschbilder ge-
lobt sieht, so möchte man doch verzweifeln. […] Mit Porträt-Bestellungen 
wird es wohl auch knapp sein, denn was die Kritiker für schlecht finden, 
ist einfach schlecht. Hier neue Bilder zu malen, verliert man wirklich alle 
Lust, was soll man mit all dem Zeugs anfangen. Ich habe jetzt sechs Bilder 
im Atelier stehen und weiß nicht wohin damit.»1

Im Herbst desselben Jahres verließ er Hamburg und begab sich erneut auf 
Reisen, diesmal nach Ceylon (Sri Lanka), Kaschmir und Indien. Drei Jahre 
sollte dieser intensive Arbeitsaufenthalt dauern. Er hatte auf einer seiner 
Schiffsreisen einen britischen Kolonialbeamten, der in Indien tätig war, 
kennengelernt und folgte nun dessen Einladung. Die Begegnung war für 
Linde ein Glücksfall, denn durch jenen Beamten wurde er in dessen gesell-
schaftliche Kreise eingeführt, was ihm so manchen Auftrag einbrachte. In 
seinen Tagebüchern beschrieb er die weiten, oft abenteuerlichen Reisen zu 
den Auftraggebern, bei denen er das gesellschaftliche Leben britischer Kolo-
nialherren und auch das prachtvolle Leben indischer Fürsten kennenlernte. 
Aber er erlebte unterwegs auch so manche furchtbare Szene, insbesondere 
in den Armenvierteln. Eine Tagebucheintragung der besonderen Art ist die 
vom 21. Juli 1893: 

«Vorgestern war die Langar-Prozession. Sah sie vom Palais des Kriegsmi-
nisters; übertrifft alle Erwartungen, Hunderte von bunt bemalten Ele-
fanten, Tausende von wundervollen Pferden, oft bunt bemalt, oft halb 
vergoldet; jeder Navob mit seiner Armee verrotteter Krieger mit vorsint-
flutlichen Waffen; alles singend und tanzend ihren Salut gebend. Regulä-
re Truppen gut; interessant die Bullokabatterien und Kamelbrigaden. Der 
Zug dauerte 4 ½ Stunden. Habe einige Ölskizzen gemacht, eignet sich für 
ein großes Bild.»2 

Und in der Tat. Es wurde ein gigantisches Öl-Gemälde: Vier Meter hoch und 
sechs Meter breit. Sein Bild Die Langar-Prozession fand ein großes Echo und 
brachte ihm die Goldene Medaille des Vizekönigs von Indien ein. Leider 
wurde das Bild, das nach Bremen verkauft und im dortigen Museum aus-
gestellt worden war, Opfer der Zerstörungen während des Zweiten Welt-
krieges. 

Ein anderes großformatiges Gemälde Arabische Flickschuster, das in einer 
Ausstellung in der Crystal Palace Picture Gallery in London im gleichen Jahr 

Hermann Linde, Indisches Mädchen  

in Pochampalli-Sari

Foto: Privatbesitz

1	 Hermann Linde: Brief an Walther Linde. Archiv am 

Goetheanum.

2	 Hermann Linde, Tagebucheintragung vom 21. Juli 

1893. Archiv am Goetheanum.



87



88Walter Kugler   |   Hermann Linde – ein Maler, zwei Welten

zu sehen war, wurde mit der Silbermedaille ausgezeichnet. Und nur ein Jahr 
später nahm Linde in Tunis an der jährlichen Gemäldeausstellung teil und er-
hielt für seine Werke den ersten Preis. 

Seine Eindrücke über die Flickschuster in Kairo hielt er auf mehreren No-
tizzetteln (Archiv am Goetheanum) so fest:

« ‹Göttlich ist es, nichts zu besitzen› sagte der Weise von Sinope. Nun, 
mit ‹Nichts› können nur die Götter auskommen; aber mit Wenigem kann 
mancher, auch ein armer Flickschuster in Cairo ein ganz vergnügtes Leben 
führen. Mit 2 Piastern (20 R.) bestreitet er leicht seine Bedürfnisse. Was 
braucht er mehr als einige Cigaretten, einige Datteln, einige Fladen der 
flachen Brotscheiben, die er an der nächsten Ecke billig ersteht u. einen 
Schluck Nilwasser, welches die Verkäufer durch die Gassen tragen? Nun – 
und geht das Geschäft schlecht – Malesch, Allah hat es gewollt!»

Jahrhundertwende: Zeit für Reformen
Man nannte sie Künstlerkolonien, jene Orte, an denen sich Maler und Bild-
hauer, Musiker und Tänzer, Schriftsteller und Architekten, aber auch Gärtner, 
Handwerker, Anarchisten und Sozialisten vor und nach der Wende vom 19. 
zum 20. Jahrhundert fernab vom rastlosen Getriebe der Großstädte eine neue 
Heimat schufen. Worpswede bei Bremen, Hellerau bei Dresden, die Mathil-
denhöhe bei Darmstadt, der Monte Verità oberhalb von Ascona und Dachau 

Hermann Linde, Flickschuster in Kairo, 1891

Foto: Museum Behnhaus Drägerhaus, Lübeck



89 Walter Kugler   |   Hermann Linde – ein Maler, zwei Welten

bei München sind wohl die bekanntesten Orte, an denen man sich zusammen-
gefunden hatte, um den in eine Schieflage geratenen Globus neu zu justieren. 

Für Hermann Linde wäre es naheliegend gewesen, sich in Worpswede anzu-
siedeln, denn er ist aufgewachsen in Lübeck, der Königin und Mutter der Hanse. 
Aber vielleicht war es das Gen der Hansestadt, das den jungen Hermann damit 
begabte, sich nach seinem Studium der Malerei in Dresden und Weimar auf 
den Weg in ferne fremde Länder zu machen, um schließlich in der Künstler-
kolonie Dachau in der Nähe von München anzukommen. Der später weithin 
bekannte Buchillustrator (Simplicissimus) Carl Olov Petersen erinnert sich: «Zu 
Beginn des Jahrhunderts leuchtet während der Sommerzeit alle fünfzig Me-
ter der Malschirm eines Malers oder Malerin in der Dachauer Landschaft. An 
besonders beliebten Stellen stand man sogar tagelang Polonäse, bis jeder an 
die Reihe kam».3 Vor, mit und nach Linde lebten dort neben Adolf Hölzel (ei-
ner der Gründerväter der Kolonie) Carl Spitzweg, Lovis Corinth, Emil Nolde, 
Franz Marc, Max Liebermann und noch manch anderer. 	

Die Protagonisten des Aufbruchs jener Jahre, insbesondere in der Kunst-
szene sowie in der Zunft der Schreibenden, verband vor allem eines: die Ab-
kehr von Konventionen und Routine, von Systemtreue und Akademisierung. 
So war im Almanach Der Blaue Reiter, erschienen 1912, zu lesen: «Man muss 
gründlich den akademischen Kram über Bord werfen.»4 Eckpunkte der Male-
rei der Zukunft sollten sein Farbe und Form und damit eine Befreiung aus der 
Abhängigkeit von der Natur vollzogen werden. Farbe und Form sind auch in 
den Überlegungen Rudolf Steiners sehr wesentlich: «Und so müssen wir das, 
was in den Formen, was in den Farben lebt, als das lebendige Organ der geisti-
gen Welt betrachten.»5 

Wenige Jahre zuvor, 1911, hatte Kandinsky in seiner programmatischen 
Schrift Über das Geistige in der Kunst im Zuge der anstehenden Emanzipation 
der Malerei von der direkten Abhängigkeit von der Natur einen bewussteren 
Umgang mit der Farbe eingefordert. Um welche Tiefendimensionen es ihm 
dabei ging, schildert er im siebten Kapitel so: «Dabei ist es nötig, dass der Maler 
außer seine Augen auch seine Seele kultiviert, damit sie auch fähig wird, die 
Farbe auf ihrer Waage zu wiegen und nicht nur beim Empfangen der äußeren 
Eindrücke (auch freilich hie und da der inneren), sondern als bestimmende 
Kraft beim Entstehen ihrer Werke tätig ist.»6 

Dass trotz aller Kontroversen um die exakten Begriffe und die wissenschaft-
lich akzeptable gültige Farbenlehre in der Malerei längst ganz neue Wege ein-
geschlagen wurden, war auch Rudolf Steiner nicht entgangen. Mit Blick auf 
Werke von Cézanne, Hodler und Signac weist er in seinem Vortrag vom 15. 
Februar 1918 auf diese neuen Entwicklungen hin: «Welche unendliche Bedeu-
tung gewinnt alles dasjenige, was die Maler der neueren Zeit versucht haben, 
um die verschiedenen Farben, um das Licht in seinen verschiedenen Tönungen 
wirklich zu studieren. […] Was ist nicht alles versucht worden, um von dieser 
Empfindung ausgehend das Licht in seinem Leben zu erwecken, das Licht so zu 
behandeln, dass in ihm entzaubert wird, was sonst verzaubert bleibt, wenn das 
Licht der Entstehung der gewöhnlichen Naturvorgänge und Naturereignisse 
dienen muss.»7 Licht war auch das große Thema, mit dem sich Robert Delaunay 
befasst hat. Für ihn konzentrieren sich im Begriff des Lichtes die transzen-
dentalen Kräfte der Abstraktion, Organisation, Tiefe und reinen Wirklichkeit. 
Licht ist gleichsam der Bürge für den künstlerischen Ausdruck an sich. «Die 
Augen sind die Fenster unserer Seele, und unsere Augen sehen das Licht.»8 

Mit ganz ähnlichen Fragestellungen hat sich auch Linde auseinanderge-
setzt, blieb aber zunächst dem Gegenständlichen treu. Das sollte sich aber 

3	 Carl Olov Petersen: https://www.deutschlandfunk-

kultur.de/kuenstlerkolonie-dachau-malen-im-

akkord-100.html 

4	 David Burljuk: Die ‹Wilden› Russlands, in: Alma-

nach Der Blaue Reiter. München 2004, S. 42.

5	 Rudolf Steiner: «Die schöpferische Welt der Far-

be», in: Das Wesen der Farben, Vortrag vom 26. Juli 

1914, GA 291, Dornach 1991, S. 91.

6	 Wassily Kandinsky: Über das Geistige in der Kunst. 

Bern 1952, S. 114 f.

7	 Rudolf Steiner: Kunst und Kunsterkenntnis, Erster 

Vortrag München, 15. Februar 1918, GA 271, Dor-

nach 1985, S. 94.

8	 Katalog Okkultismus und Avantgarde, Ausstellung 

in der Schirn Kunsthalle, Frankfurt 1996, S. 360.



90Walter Kugler   |   Hermann Linde – ein Maler, zwei Welten

bald ändern. Seine Bilder, die in Dachau und Umgebung entstanden sind, 
‹lesen› sich wie eine Chronik des dortigen Alltagsleben: Bäuerinnen bei der 
Arbeit, Bäuerinnen beim Kirchgang, Szenen im Wirtshaus, Kühe auf der 
Weide, Frauen bei der Heuernte sowie Straßenansichten. Es ist der Blick, 
die Wahl des Standortes und die daraus resultierende Perspektive, und es 
ist das malerische und zeichnerische Können, die Hermann Lindes Bilder 
ausmachen, den Menschen und Tieren, Mauern und Pflanzen, Innen- und 
Außenräumen etwas wie Würde verleihen und sie zu vielsagend sprechen-
den Wesen werden lassen. 

Einer, der dies erlebt und erkannt hat, war Max Liebermann, einer der be-
deutendsten Vertreter des deutschen Impressionismus. Liebermann war eng 
befreundet mit Hermann Lindes älterem Bruder Max, der in Lübeck als Augen-
arzt praktizierte und zugleich ein leidenschaftlicher Sammler zeitgenössischer 
Kunst war. In seinem Garten stand eine Skulptur von Rodin und an den Wän-
den hingen etliche Bilder von Edvard Munch, der mehrere Monate als Gast in 
seinem Haus verbrachte und dessen Förderer er viele Jahre hindurch war. 

Einmal, als Max Liebermann bei Max Linde, der übrigens lebensgroß von 
Lovis Corinth porträtiert wurde, zu Gast war, führte dieser ihn in das Haus der 
Eltern, in dem Liebermann erstmals Bilder von Hermann Linde sah und spon-
tan ausrief: «Wenn ick det könnte!»9 Ein größeres Lob auf das künstlerische 
Schaffen von Hermann Linde konnte es gar nicht geben, war doch Liebermann 
ein weithin hochangesehener Künstler sowie Lehrer mit Professorentitel an 
der Akademie der Künste in Berlin und zudem viele Jahre Präsident der Berli-
ner Secession und Mitbegründer des Deutschen Künstlerbundes. 

Von Dachau aus fuhr Linde häufig nach München, um Künstlerkollegen zu 
treffen und durch die Museen zu streifen. 1899 kam es dort zur Begegnung mit 
der Malerin Marie Hagens, die zunächst in Paris, dann in München bei Franz 
von Lenbach studiert hat. Im darauffolgenden Jahr haben sie geheiratet, und es 
war Marie, die ihren Gatten zu einem Vortrag von Rudolf Steiner mitgenom-
men hat. Dass dies Ereignis beider Leben von Grund auf ändern sollte, war 
nicht sogleich absehbar. Nach Hermann Lindes Entwürfen schufen sie sich ein 
gemeinsames Heim in Dachau-Etzenhausen, wo 1904 ihre Tochter Agnes auf 
die Welt kam. Agnes wird ebenfalls Malerin werden. Das Ehepaar Linde wird 
zwei Jahre später Mitglied in der Deutschen Sektion der Theosophischen Ge-
sellschaft, in der Hermann Linde diverse administrative Aufgaben übernimmt 
und sich bei der Geldbeschaffung für die Aufführungen der Mysteriendramen 
von Rudolf Steiner und später auch für die Errichtung des Johannesbaus en-
gagiert. Zugleich befasst er sich intensiv mit der Kunst des Restaurierens und 
publiziert seine Erfahrungen und Erkenntnisse in einer umfangreichen Ab-
handlung «Über das Restaurieren alter Kunstwerke», die in einer Fachzeit-
schrift 1907 erscheint. Auf Bitten von Rudolf Steiner beteiligt sich Linde an 
der Gestaltung der Kulissen für die Aufführung von Edouard Schurés Drama 
Die Kinder des Luzifer sowie 1910 – 1913 der Bühnenbilder für die Uraufführung 
der vier Mysteriendramen von Rudolf Steiner.

Da das von Rudolf Steiner geplante Festspielhaus – zunächst unter dem 
Namen Johannesbau, später Goetheanum – in München nicht realisiert wer-
den konnte, jedoch ein Bauplatz in Dornach bei Basel zur Verfügung gestellt 
wurde, zog die Familie Linde auf Bitten Rudolf Steiners 1914 nach Dornach. 
Die enge Zusammenarbeit mit Rudolf Steiner, die in München ihren Anfang 
genommen hatte, wurde nun in Dornach fortgesetzt. Von alldem, was Her-
mann Linde vor der Jahrhundertwende als Künstler geschaffen und welche 
Anerkennung er gefunden hatte, wusste man in Dornach nichts, als er 1915 

Hermann Linde,  

Dachauer Bäuerin beim Kirchgang 

Hermann Linde,  

Villa Linde in Dachau-Etzenhausen

9	 Vaterstädtische Vereinigung Lübeck: Nachruf.  

Gez. -s-, in: Vaterstädtische Blätter, Lübeck, 15. Juli 

1923, S. 7.



91 Walter Kugler   |   Hermann Linde – ein Maler, zwei Welten



92Walter Kugler   |   Hermann Linde – ein Maler, zwei Welten

im Auftrag von Rudolf Steiner die Leitung für die Deckenmalereien in der 
großen Kuppel des Goetheanum übernahm. In einem 1922 gehaltenen Vor-
trag (Typoskript, Rudolf Steiner Archiv) zieht er folgendes Resümee aus sei-
ner Arbeit:

«Aus diesen Angaben [in Steiners Vorträgen] heraus scheint es mir mög-
lich, weiter den Weg für selbständiges künstlerisches Schaffen zu fin-
den. Allein aus der Betrachtung der Malereien und der Bauformen wäre 
eine Befruchtung der Kunst kaum ermöglicht. Eine große Gefahr liegt 
jedenfalls darin, dass diese Formen zu leicht kopiert und auf andere Bau-
ten übertragen werden. Wenn der Bau in einem anderen Material aus-
geführt, wenn er andere Dimensionen hätte, wenn er an einem anderen 
Platz stünde, so würden sich die Formen ändern müssen, sie sind beweg-
lich. Säulenmotive z. B. kann man nicht anderswohin verpflanzen, sie ge-
hören organisch zu einem Körper. Die Malereien und Architrave werden 
sich in anderer Umgebung ebenso ändern müssen. Hier sind sie richtig, 
weil sie wahr sind.»

Im Gedächtnis der Dornacher geblieben sind vor allem seine Gemälde nach 
Motiven aus Goethes «Märchen von der grünen Schlange und der schönen 
Lilie» im Zusammenklang mit Motiven aus Rudolf Steiners Mysteriendrama 
Die Pforte der Einweihung. Linde selbst hat seine Studien zu Goethes Märchen – 

Hermann Linde, «Ahrimans Reich» Bühnenbild 

zu Rudolf Steiners Mysteriendrama «Der Hüter 

der Schwelle»



93 Walter Kugler   |   Hermann Linde – ein Maler, zwei Welten

«verwoben» mit dem ersten Mysteriendrama von Rudolf Steiner  – und sein 
Leben in und mit den Elementen sehr eindrucksvoll anhand seines Bildes zu 
Steiners Märchen vom Lieben und Hassen so beschrieben: 

«Die Welt der Elemente sieht er [der alte Mann] vor sich eindringen. Fel-
sen werden ihm zu grotesken Naturen, das Wasser zu Wesen, die ihn in 
den Strudel hinabziehen wollen, die Wolken nehmen Formgestalten an, 
und in den Blitzen zucken Feuergeister ihm ihre Feuergarben entgegen.»10 

Damit greift er einen Gedanken auf, den Rudolf Steiner in seinem Vortrag vom 
26. Juli 1914 vor Beginn der plastischen und malerischen Arbeiten im Goethe-
anumbau seinen Zuhörern gleichsam in die Seele eingeschrieben hat: 

«Es muss, meine lieben Freunde, das Bestreben der Kunst werden, in das 
elementare Leben wieder unterzutauchen; die Kunst hat lange genug an-
geschaut, die Natur studiert, lange genug versucht, allerlei Rätsel der Na-
tur zu lösen und in den Kunstwerken dasjenige in einer anderen Form 
wiederzugeben, was durch das Eindringen in die Natur geschaut werden 
kann.»11 

«Dasjenige aber, was in den Elementen lebt, das ist auch der heutigen 
Kunst noch ein Totes. Die Luft ist tot, das Wasser ist tot, das Licht ist tot, 

Hermann Linde, Erstes Goetheanum, 

Foto: Rudolf Steiner Archiv, Dornach

10	 Hermann Linde: Eine Beschreibung der Folge von 

12 farbigen Bildern über das Goethe-Märchen, in:  

J. W. Goethe: Das Märchen von der grünen  

Schlange und der schönen Lilie, Basel 1972, S. 56. 

11	 Rudolf Steiner, ebd. S. 89 f.



94Walter Kugler   |   Hermann Linde – ein Maler, zwei Welten

so wie sie heute gemalt werden, die Form ist tot, so wie sie heute von der 
Skulptur geboten wird. Eine neue Kunst wird aufgehen, wenn die Men-
schenseele lernen wird, sich in das Elementare, das lebendig ist, zu ver-
senken und zu vertiefen.» 

Wohin dies führen kann, lässt Rudolf Steiner im 11. Bild seines Mysterien-
dramas Die Pforte der Einweihung (11. Bild) durch Luna mit den Worten aus-
sprechen: 

«Du wirst dich selber leben dürfen, 
Wenn Licht in deiner Seele leuchten kann.»

Und dieses Licht hat in der Seele von Hermann Linde geleuchtet und: er durf-
te und konnte sich selber leben. Das ist es, was seine Kunstwerke und ihn als 
Menschen ausmachen.

Walter Kugler war Professor of Fine Art an der  

Brookes University Oxford und langjähriger Mither-

ausgeber der Rudolf-Steiner-Gesamtausgabe sowie 

Leiter des Rudolf Steiner-Archivs. Er kuratierte Aus-

stellungen mit Werken Steiners in Museen weltweit. 

Zahlreiche Veröffentlichungen, zuletzt (2020): Drei-

gliederung – Die Kunst der Zusammenarbeit und zus. 

mit Christiane Haid: Beuys im Goetheanum. (2021)

Anlässlich Hermann Lindes 100. Todestages am 

26. Juni 2023 erscheint im Verlag am Goetheanum 

eine Publikation von Angelika Feind-Laurents 

«Hermann Linde. Ein Maler – Zwei Welten» mit über 

100 Abbildungen. Zugleich zeigt die Kunstgalerie 

Goetheanum vom 24. Juni bis 17. September 2023  

Werke von Hermann Linde aus allen Schaffensperioden.

Hermann Linde, Der Tempel auf der Brücke

Foto: Kunstsammlung am Goetheanum, 

Dornach



95

Sektion für Schöne Wissenschaften 

11. bis 16. Juli 2023
Die Mysteriendramen Rudolf Steiners 
Meditation und Schicksal
Mit Christiane Haid, Ueli Hurter, 
Martina Maria Sam, Vicke von Behr 
u. a.

9. bis 10. September 2023
Kolloquium Technik und 
Transhumanismus
Verantwortlich: Ariane Eichenberg und 
Christiane Haid 
(auf Einladung)

11. bis 12. September 2023
Kolloquium zur Sinneswissenschaft  
Rudolf Steiners
Verantwortlich: Christiane Haid und 
Jaap Sijmons 
(auf Einladung)

Veranstaltungen
https://ssw.goetheanum.org

Sektion für Bildende Künste

21. bis 28. Juli 2023

Kunstintensivwoche (D/E)  
Das erste Goetheanum – als Bild der 
Anthroposophie
Mit Caroline Chanter, Ron Dunselman, 
Ariane Eichenberg, Mirela Faldey, 
Esther Gerster, Christiane Haid, 
Stefan Hasler, Christian Hitsch, 
Katrin Hoffmann Hurter, Peter Kraul, 
Bettina Müller, Alexander Schaumann, 
Jaap Sijmons, Edgar Spittler, Ulrikke 
Stokholm, Pieter van der Ree, Johannes 
Wirz, Petra Ziebig 
(Detail-Programm publiziert)

Ausstellungen

24. Juni bis 10. September 2023
Herrmann Linde 1863 – 1923 
Ein Maler – zwei Welten

Veranstaltungen
https://sbk.goetheanum.org

Sektion für Redende und 
Musizierende Künste 

26. bis 29. Juni 2023
Internationales Abschlusstreffen 
Eurythmie/Sprachgestaltung
Diplom-Abschlussklassen der 
Eurythmie- und Sprachgestaltungs-
Ausbildungen zeigen Teile aus ihrem 
Abschlussprogramm  
Jeweils um 17.00 und 20.00 Uhr 
Tickets: www.goetheanum-buehne.ch 
https://goetheanum.ch/de/
veranstaltungen

11. bis 16. Juli 2023
Die Mysteriendramen Rudolf Steiners
Meditation und Schicksal  
Mit Vorträgen, Arbeitsgruppen, 
Demonstrationen

23. bis 24. September 2023
Tierkreisgebärden – Farben – 
Eurythmiefiguren 
Forschungs-Kolloquium mit Lasse 
Wennerschou, Sivan Karnieli und 
Stefan Hasler 
Ein Treffen für Forschungsaktive 
und für Forschungsinteressierte. 
Darstellungen und Einheiten zum 
Mitmachen wechseln einander ab 
mit Einheiten des Gespräches und 
Austausches über das gerade Erlebte.  
Information und Anmeldung: srmk@
goetheanum.ch

Veranstaltungen:
https://srmk.goetheanum.org/
veranstaltungen/termine

Das nächste Heft widmet sich dem 
Transhumanismus mit einem Beitrag der 
russischen Schriftstellerin und Denkerin 
Xenia Golubovitch sowie weiteren 
Beiträgen von Ariane Eichenberg, 
Edwin Hübner, Sebastian Lorenz, René 
Madeleyn, Matthias Rang und Renatus 
Ziegler. Zudem enthält es einen Essay 
von Christiane Haid über Kandinsky, 
wie von Anna Weise über Hilma 
af Klint und ein Interview mit der 
Eisenplastikerin FEROSE.

Veranstaltungen



www.goetheanum-verlag.ch

Angelika Feind-Laurents

Herrmann Linde
Ein Maler – Zwei Welten

236 Seiten, kartoniert, 
21 × 28 cm,  zahlreiche Abb.
39 € | 42 Fr.
ISBN 978-3-7235-1727-7

Verlag am Goetheanum

Hermann Linde (Lübeck 1863–1923 Arlesheim) galt als einer 
der herausragenden Orientmaler seiner Zeit. Für sein Gemälde
«Die Langar-Prozession» wurde er mit der Goldenen Medaille 
des Vizekönigs von Indien ausgezeichnet und für ein weiteres 
Werk «Arabische Flickschuster in Kairo» erhielt er anlässlich 
einer Ausstellung im Londoner Crystal Palace die Silbermedaille. 
Weitere Auszeichnungen folgten.

Von alldem wusste man in Dornach nichts, als ihm 1915 
Rudolf Steiner die Leitung für die Deckenmalereien in der 
großen Kuppel des Goetheanum übertrug. Im Gedächtnis der 

Dornacher sind vor allem seine Gemälde nach Motiven aus 
Goethes «Märchen von der grünen Schlange und der schönen 
Lilie» im Zusammenklang mit Motiven aus Rudolf Steiners 
Mysteriendrama «Die Pforte der Einweihung» geblieben. 

In ihrer reichlich bebilderten Studie über Leben und Werk von 
Hermann Linde gelingt es Angelika Feind-Laurents, die bereits 
über die am Goetheanum tätigen Musiker Josef Gunzinger und 
Jan Stuten höchst anregende Werke publiziert hat, die zwei Wel-
ten, in denen sich – geographisch und künstlerisch – Hermann 
Linde bewegte, als ein Ganzes erlebbar werden zu lassen. 

Wenn man Hermann Linde sah, still wirken in seinem Atelier,
dann wusste man: Das war einer der Besten, die unter uns wirkten.
Rudolf Steiner 1923

Unsere Bücher
 erhalten Sie im 

Buchhandel oder 
in unserem 

Online-Shop.


